1st ICILEES 2024
(Internasional Conference on Islamic Law,Economic and Education Studies)
Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0
e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 01-14

Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah
dan UU No. 11 Tahun 2012: Analisis Maslahah
terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

A.Zaeini Misbaahuddin Asyuari
Ma’had Aly Lirboyo, Indonesia

Email: a.zaeinima@mahadalylirboyo.ac.id

Abstract: This study presents an in-depth juridical-normative and comparative analysis
of the harmonization between Indonesian positive law, as embodied in Law Number 11
of 2012 on the Juvenile Criminal Justice System (UU SPPA), and the principles of classical
and contemporary Figh Jinayah (Islamic criminal law). The primary focus of the study is
to explore the points of convergence and divergence between the concept of restorative
justice in national law and the Islamic concepts of ta’dib (educational measures), ta‘zir
(discretionary punishment), and sulh (reconciliation). The analysis employs the
frameworks of Maslahah Mursalah and Maqasid al-Shari‘ah, with particular emphasis
on hifz al-nasl (protection of lineage) and hifz al-nafs (protection of life). This study
examines the validity of imprisonment as a criminal sanction for children and the
determination of the age of criminal responsibility. The findings indicate that despite
epistemological differences in determining legal maturity namely baligh in Islamic law
versus the chronological age of 18 years in national law both legal systems converge on
the paradigm that children require special treatment oriented toward rehabilitation
rather than retribution. The maslahah-based analysis underscores that imprisonment,
although recognized as an ultimum remedium under the UU SPPA, has the potential to
constitute mafsadah (harm) that contradicts the objectives of Shari‘ah if it is not
managed through a rigorous educational and rehabilitative approach. Accordingly, this
study recommends the integration of religious values into diversion mechanisms and the
re-evaluation of liberty-depriving sanctions through a maqasid-oriented perspective in
order to realize a humane and just juvenile justice system.

Keywords: Juvenile Criminal Sanctions, Figh Jinayah, Restorative Justice, Maqasid al-
Shari‘ah.

Abstrak: Penelitian ini menyajikan analisis yuridis-normatif dan komparatif yang
mendalam mengenai harmonisasi antara hukum positif Indonesia, sebagaimana
termaktub dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan
Pidana Anak (UU SPPA), dengan prinsip-prinsip Figh Jinayah (hukum pidana Islam)
klasik dan kontemporer. Fokus utama kajian adalah mengeksplorasi titik temu
(convergence) dan divergensi antara konsep restorative justice (keadilan restoratif)
dalam hukum nasional dengan konsep ta'dib (pendidikan), ta’zir (hukuman
diskresioner), dan sulh (perdamaian) dalam Islam. Menggunakan pisau analisis
Maslahah Mursalah dan Magqasid al-Syari’ah khususnya hifz al-nasl (perlindungan
keturunan) dan hifz al-nafs (perlindungan jiwa).

Accepted January 30, 2025; Revised February 2025; Publication December 30, 2025.



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun
2012: Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

Penelitian ini menguji validitas sanksi pidana penjara bagi anak dan batasan usia
pertanggungjawaban pidana. Temuan penelitian menunjukkan bahwa meskipun
terdapat perbedaan epistemologis dalam penentuan usia kedewasaan (baligh vs.
kronologis 18 tahun), kedua sistem hukum bertemu pada paradigma bahwa anak
memerlukan perlakuan khusus yang berorientasi pada pemulihan, bukan
pembalasan. Analisis maslahah menegaskan bahwa pidana penjara, meskipun diakui
sebagai ultimum remedium dalam UU SPPA, berpotensi menjadi mafsadah
(kerusakan) yang bertentangan dengan tujuan syariat jika tidak dikelola dengan
pendekatan edukatif yang ketat. Penelitian ini merekomendasikan integrasi nilai-
nilai religius dalam mekanisme diversi dan reevaluasi sanksi perampasan
kemerdekaan melalui perspektif maqasid guna mewujudkan sistem peradilan yang
humanis dan berkeadilan.

Kata Kunci: Sanksi Pidana Anak, Fikih Jinayah, Keadilan Restoratif, Maqasid al-
Syari‘ah

LATAR BELAKANG

Dalam sejarah perkembangan hukum pidana, baik pada tataran global
maupun nasional, penanganan terhadap anak yang berkonflik dengan hukum
(ABH) telah mengalami perubahan paradigma yang signifikan. Pendekatan klasik
yang bersifat retributif yang memandang anak semata-mata sebagai objek hukum
dan menuntut pertanggungjawaban pidana layaknya orang dewasa kini semakin
ditinggalkan. Seiring dengan berkembangnya kesadaran akan hak asasi manusia
dan perlindungan anak, sistem hukum modern bergerak menuju paradigma
restoratif dan rehabilitatif, yang menempatkan anak sebagai subjek hukum yang
memerlukan perlindungan, pembinaan, serta pemulihan agar dapat kembali
berintegrasi secara sehat dalam kehidupan sosial (Heliany, 2025).

Di Indonesia, pergeseran paradigma tersebut secara normatif diwujudkan
melalui pengesahan Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem
Peradilan Pidana Anak (UU SPPA), yang menggantikan Undang-Undang Nomor 3
Tahun 1997. Undang-undang sebelumnya dinilai tidak lagi relevan karena
cenderung menekankan pendekatan punitif dan mengabaikan kepentingan terbaik
bagi anak. UU SPPA hadir dengan membawa semangat perlindungan anak melalui
penguatan prinsip keadilan restoratif serta penerapan diversi sebagai kewajiban
imperatif dalam setiap tahapan proses peradilan pidana, mulai dari tahap

penyidikan, penuntutan, hingga pemeriksaan di persidangan (Rabbani, 2025).

2 | 1st ICILEES 2024

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012:
Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

Kendati demikian, sebagai negara dengan penduduk mayoritas Muslim,
konstruksi hukum nasional terkait pemidanaan anak tidak dapat dilepaskan dari
perspektif hukum Islam, khususnya dalam kajian Figh Jinayah. Hukum Islam
memiliki kerangka konseptual tersendiri dalam menentukan pertanggungjawaban
pidana, yang bertumpu pada konsep mukallaf, baligh (kedewasaan biologis), dan
rusyd (kematangan akal atau intelektual). Dalam tradisi Figh Jinayah, anak yang
belum mencapai kedewasaan tidak dapat dikenai sanksi pidana berat seperti
hudid dan qisas, melainkan hanya dikenai tindakan edukatif (ta’dib) atau sanksi
ringan yang bersifat mendidik (ta’zir) sebagai bentuk pembinaan moral dan sosial
(Sya’idun, 2018).

Permasalahan kemudian muncul ketika terdapat ketidaksesuaian atau ruang
abu-abu antara ketentuan hukum positif dan prinsip-prinsip hukum Islam. UU
SPPA menetapkan batas usia pertanggungjawaban pidana secara normatif dan
kaku pada usia 12 tahun, sementara Figh Jinayah menitikberatkan pada indikator
biologis dan psikologis yang bersifat individual, yang dapat muncul sebelum atau
sesudah batas usia tersebut. Selain itu, praktik pemenjaraan anak meskipun
ditempatkan sebagai ultimum remedium masih menjadi perdebatan serius dalam
perspektif kemaslahatan, mengingat dampak negatif lembaga pemasyarakatan
terhadap perkembangan mental, emosional, dan sosial anak (Wahyuni, 2024).

Berdasarkan kondisi tersebut, diperlukan suatu kajian yang komprehensif
dan kritis untuk menilai sejauh mana sistem peradilan pidana anak di Indonesia
telah sejalan dengan prinsip-prinsip fundamental dalam hukum Islam, khususnya
perlindungan terhadap keturunan (hifz al-nasl). Pendekatan maslahah menjadi
instrumen analisis yang relevan untuk menguji efektivitas dan legitimasi kebijakan
pemidanaan anak, sekaligus menggali kontribusi filosofis Figh Jinayah dalam
rangka penyempurnaan dan harmonisasi hukum nasional yang berorientasi pada

kepentingan terbaik bagi anak.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif (doctrinal legal
research) yang bersifat deskriptif-analitis dengan fokus pada analisis norma
hukum yang mengatur sistem peradilan pidana anak. Pendekatan yang digunakan
meliputi pendekatan perundang-undangan melalui penelaahan Undang-Undang

Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana Anak, KUHP, dan

3| 1st ICILEES 2024
Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun
2012: Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

peraturan pelaksana terkait, pendekatan konseptual dengan mengkaji konsep
maslahah, magqasid al-syart’ah, restorative justice, dan ta’zir, serta pendekatan
komparatif dengan membandingkan hukum positif Indonesia dan Figh Jinayah.

Data penelitian bersumber dari data sekunder yang terdiri atas bahan hukum
primer berupa peraturan perundang-undangan dan kitab figh klasik, serta bahan
hukum sekunder berupa jurnal ilmiah, disertasi, hasil penelitian, dan literatur
akademik relevan. Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library
research) dengan pendekatan yuridis normatif guna mengidentifikasi kesesuaian,
perbedaan, dan titik temu kedua sistem hukum dalam konteks penjatuhan sanksi
pidana terhadap anak.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Maslahah, Maqasid al-Syari’ah, dan Perlindungan Anak dalam Perspektif
Keadilan Restoratif

Kerangka teoretis hukum Islam menempatkan Magqasid al-Syari’ah sebagai
landasan utama dalam mengevaluasi keberlakuan dan tujuan suatu hukum. Imam
al-Ghazali dalam Al-Mustashfa menegaskan bahwa tujuan syariat adalah menjaga
kemaslahatan manusia yang terangkum dalam lima prinsip dasar, yakni
perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam konteks anak yang
berhadapan dengan hukum, prinsip perlindungan keturunan atau hifz al-nasl
menempati posisi yang sangat strategis karena berkaitan langsung dengan
keberlangsungan dan kualitas generasi mendatang. (Setiyanto, 2019)

Pemaknaan hifz al-nasl tidak dapat direduksi hanya pada aspek biologis atau
larangan perbuatan zina semata. Pemikir kontemporer seperti Ibnu ‘Ashur
memperluas cakupan konsep ini hingga meliputi perlindungan terhadap
kesejahteraan anak, akses pendidikan, pembinaan moral, serta jaminan masa
depan yang layak. (Subaki, 2025) Oleh karena itu, menjauhkan anak dari sanksi
pidana yang bersifat destruktif, seperti pemenjaraan yang menimbulkan stigma
sosial dan trauma psikologis, merupakan manifestasi nyata dari prinsip hifz al-nasl.
Perlindungan terhadap akal atau hifz al-‘agl juga menjadi relevan karena
pengalaman hukum yang represif berpotensi menghambat perkembangan mental
dan kognitif anak.

Dalam kerangka tersebut, pendekatan keadilan restoratif menawarkan model
penyelesaian perkara yang lebih berorientasi pada pemulihan dibandingkan

4 | 1st ICILEES 2024

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012:
Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak
pembalasan. Keadilan restoratif menekankan pemulihan hubungan sosial,
tanggung jawab pelaku secara konstruktif, serta partisipasi aktif korban dan
masyarakat. Pendekatan ini memiliki keselarasan substantif dengan nilai-nilai
Islam, khususnya konsep sulh (perdamaian) dan al-‘afw (pemaafan), yang
dianjurkan dalam Al-Qur’an bahkan dalam perkara pidana berat. (Heliany, 2025)
Dengan demikian, keadilan restoratif dapat dipahami sebagai perwujudan
kontemporer dari prinsip maslahah dalam sistem hukum modern, terutama dalam
konteks perlindungan anak.
Konstruksi Sistem Peradilan Pidana Anak dan Implementasi Prinsip
Maslahah
Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana
Anak merupakan bentuk konkret reformasi hukum pidana anak di Indonesia yang
berorientasi pada perlindungan dan kepentingan terbaik bagi anak. Undang-
undang ini secara eksplisit mewajibkan penerapan pendekatan keadilan restoratif
dalam setiap tahapan proses peradilan pidana anak. Asas-asas yang dianut, seperti
perlindungan, keadilan, non-diskriminasi, serta perampasan kemerdekaan sebagai
upaya terakhir, menunjukkan pergeseran paradigma dari pendekatan retributif
menuju pendekatan yang lebih humanistik dan rehabilitatif. (Rabbani, 2025)
Penetapan batas usia pertanggungjawaban pidana minimal 12 tahun juga
mencerminkan kesadaran pembentuk undang-undang terhadap pentingnya
kematangan psikologis dan mental anak. Hal ini sejalan dengan prinsip hifz al-‘aql
dalam Magqasid al-Syari’ah, yang menuntut agar hukum tidak diterapkan secara
kaku tanpa mempertimbangkan kapasitas rasional subjek hukum. (Rabbani, 2025)
Diversi menjadi inti dari sistem peradilan pidana anak dalam UU SPPA.
Melalui mekanisme ini, penyelesaian perkara dialihkan dari proses peradilan
formal menuju penyelesaian di luar pengadilan yang melibatkan musyawarah
berbagai pihak. Kesepakatan yang dihasilkan tidak berorientasi pada
penghukuman, melainkan pada pemulihan kerugian, rehabilitasi, dan reintegrasi
sosial anak. (Najmi Rabbani, 2025) Pendekatan ini secara substansial
mencerminkan prinsip maslahah karena menghindarkan anak dari pelabelan
negatif dan dampak jangka panjang dari proses peradilan pidana formal yang

berpotensi merusak masa depan anak. (Setianingrum, 2022)

5 | 1st ICILEES 2024

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun
2012: Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

Apabila diversi tidak tercapai, UU SPPA tetap memberikan batasan ketat
terhadap jenis dan lamanya sanksi pidana yang dapat dijatuhkan. Pidana penjara
ditempatkan sebagai pilihan terakhir dan dibatasi secara proporsional, baik dari
segi alasan penjatuhan maupun lamanya pidana. (Sya'idun, 2018) Konstruksi ini
menunjukkan bahwa hukum positif Indonesia telah mengadopsi pendekatan yang
selaras dengan nilai-nilai perlindungan anak dalam Magqasid al-Syari’ah, dengan
menempatkan kemaslahatan dan masa depan anak sebagai pertimbangan utama
dalam penegakan hukum pidana.

Ahliyyah, Ta’dib, dan Ta’zir dalam Figh Jinayah sebagai Paradigma
Perlindungan Anak

Dalam hukum pidana Islam, pertanggungjawaban pidana secara mutlak
mensyaratkan terpenuhinya ahliyyah al-ada’, yaitu kecakapan bertindak yang lahir
dari dua unsur utama, yakni baligh dan berakal sehat. Prinsip ini ditegaskan dalam
hadis Nabi Muhammad SAW yang menyatakan bahwa beban hukum diangkat dari
anak hingga ia baligh, dari orang tidur hingga ia bangun, serta dari orang yang
hilang akal hingga ia kembali sadar. Hadis ini menjadi fondasi normatif bahwa
anak belum dapat diposisikan sebagai subjek hukuman pidana yang bersifat
represif. (Sya’idun, 2018)

Figh jinayah secara klasik membagi perkembangan anak ke dalam beberapa
fase yang menentukan bentuk pertanggungjawaban hukumnya. Pada fase awal
kehidupan, anak sama sekali tidak dibebani pertanggungjawaban pidana,
sementara pada fase tamyiz, anak mulai memiliki kemampuan membedakan baik
dan buruk namun belum mencapai kesempurnaan akal. Pada tahap ini, setiap
perbuatan pidana yang dilakukan anak tidak dapat dikenai hukuman hudud
maupun qisas, melainkan dipandang sebagai kesalahan yang tidak disengaja secara
hukum. Konsekuensinya, sanksi yang dikenakan bersifat edukatif melalui
mekanisme ta’dib, yaitu pendisiplinan yang bertujuan membentuk karakter dan
kesadaran moral anak. (Mafakhir, 2016)

Perbedaan mendasar antara figh jinayah dan hukum positif modern terletak
pada penentuan batas usia pertanggungjawaban pidana. Figh menggunakan
indikator biologis dan kematangan, yang bersifat fleksibel dan kontekstual,
sementara hukum positif seperti UU Sistem Peradilan Pidana Anak menggunakan
batas usia kronologis yang pasti. Meskipun demikian, keduanya bertemu pada satu

6 | 1st ICILEES 2024
Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012:
Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak
titik penting, yaitu penolakan terhadap penerapan sanksi pidana yang berat dan
destruktif terhadap anak yang belum matang secara mental dan moral. (Rabbani,
2025)

Dalam ranah sanksi, figh jinayah menempatkan anak dalam wilayah ta’zir,
yaitu jenis hukuman yang tidak ditentukan secara rigid oleh syariat dan
diserahkan kepada kebijakan penguasa atau hakim. Al-Mawardi mendefinisikan
ta’zir sebagai hukuman yang bersifat pendidikan atas perbuatan dosa yang tidak

memiliki ketentuan hukuman tertentu dalam syariat:

j—‘-’ c‘\.LCLe JL‘>~} A.SL>- Jy\.a-b i,i§.>- %L‘;j cbj.,\;-\ L@.& t ; u;i U:L/c :"?.;’E }}3\3

f

g,::\.s‘ %)37\,};-\ e :,043.04 cﬁj} CM\ g,u; ftj ‘;\.;-j :).f Sj:@-\

Artinya: “Ta‘zir merupakan hukuman berupa tindakan pendisiplinan atas
perbuatan dosa yang tidak ditetapkan hukuman hadd baginya. Hukum ta‘zir
berbeda-beda sesuai dengan keadaan perbuatannya dan keadaan pelakunya. Ia
menyerupai hukuman hadd dari satu sisi, yaitu sama-sama merupakan bentuk
pendisiplinan untuk perbaikan dan pencegahan, namun menunjukkan perbedaan
sesuai dengan perbedaan jenis dosanya.” (Al-Mawardj, t.t.)

Penekanan utama dari konsep ini adalah aspek preventif dan edukatif, bukan
pembalasan. Hakim diberikan diskresi luas untuk menentukan bentuk sanksi yang
paling sesuai dengan kondisi pelaku dan kemaslahatan masyarakat. Pandangan
serupa juga dikemukakan oleh Ibn Qudamah Al-Maqdisi yang menegaskan kaidah
bahwa tidak ada hukuman hadd bagi anak. Menurutnya, sanksi terhadap anak
harus ditempatkan sebagai ta’dib dan bukan sebagai ‘uqiibah dalam arti siksaan.
Bentuknya dapat berupa teguran, nasihat, atau tindakan pembinaan lain yang
dinilai membawa kemaslahatan:

¥ byisally Zal &

%

5 bl el 28 ol il 26 o 1B 2L Y s B

Artinya: “Menurut kami, sesungguhnya ia telah bersekutu dengan orang yang tidak
memiliki kesalahan (tidak berdosa) dalam perbuatannya, sehingga tidak wajib
atasnya hukuman gishash, sebagaimana halnya sekutu dalam perbuatan yang

keliru. Dan karena sesungguhnya anak kecil dan orang gila tidak memiliki maksud

7 | 1st ICILEES 2024

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun
2012: Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

(niat) yang sah, maka pengakuan keduanya pun tidak dianggap sah. Oleh sebab itu,
hukum perbuatan keduanya diperlakukan sebagai hukum perbuatan karena
kekeliruan (khatha’).” (Ibn Qudamah, 2009)

Bahkan dalam kasus kejahatan yang menimbulkan kerugian jiwa, figh
menempatkan tanggung jawab diyat pada keluarga besar pelaku, bukan pada anak
itu sendiri, sebagai wujud tanggung jawab komunal dan perlindungan terhadap
anak.

Diskursus mengenai pemenjaraan anak dalam Islam menunjukkan sikap
kehati-hatian yang tinggi. Literatur klasik tidak menunjukkan adanya praktik
pemenjaraan anak secara sistematis pada masa Nabi dan Khulafaur Rasyidin.
Penjara pada periode awal Islam lebih berfungsi sebagai penahanan sementara,
bukan sebagai instrumen penghukuman utama. Namun, ulama kontemporer
membuka ruang bagi penggunaan penjara sebagai bagian dari ta'zir apabila benar-
benar diperlukan untuk tujuan perbaikan dan pencegahan kerusakan yang lebih
besar. Syaratnya, penjara tersebut harus berfungsi sebagai lembaga pendidikan,
terpisah dari orang dewasa, serta berorientasi pada islah. (Sya’idun, 2018)

Dengan demikian, figh jinayah secara konseptual tidak menutup
kemungkinan adanya pembatasan kebebasan anak, tetapi menegaskan bahwa
setiap bentuk sanksi harus berpijak pada kemaslahatan dan perlindungan masa
depan anak. Paradigma ini memperlihatkan bahwa hukum pidana Islam sejak awal
telah mengembangkan pendekatan yang humanistik, edukatif, dan restoratif dalam
menangani anak yang berkonflik dengan hukum, sejalan dengan semangat
reformasi sistem peradilan pidana anak dalam hukum positif kontemporer.
Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak dan Figh Jinayah

Analisis komparatif antara UU SPPA dan figh jinayah memperlihatkan adanya
kesamaan tujuan, meskipun menggunakan pendekatan normatif yang berbeda. UU
SPPA berangkat dari paradigma hukum positif modern dengan penekanan pada
perlindungan hak anak dan rehabilitasi, sedangkan figh jinayah berpijak pada
konsep ahliyyah, ta’dib, dan ta’zir yang berbasis kematangan biologis serta
pertimbangan kemaslahatan. (Fauzi, 2025)

Perbandingan sistematis antara kedua kerangka tersebut secara konseptual
dapat dituangkan dalam sebuah tabel perbandingan, yang dalam konteks
pembahasan ini disajikan tanpa pengisian data rinci, namun berfungsi sebagai alat

8 | 1st ICILEES 2024

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012:
Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

bantu analisis untuk melihat kesesuaian tujuan, jenis sanksi, dan filosofi

pemidanaan anak. Hal ini dapat dilihat melalui tabel berikut:

Tabel Perbandingan UU SPPA dan Figh Jinayah

Parameter UU No. |Figh Jinayah (Hukum | Analisis
11 Pidana Islam) Konvergensi/Divergensi
Tahun
2012
(SPPA)

Dasar Restorati | Maqasid al-SyarT’ah (Hifz al- | Konvergen: Keduanya

Filosofis ve Nasl), Ta’dib, Islah. berorientasi pada
Justice, pemulihan dan masa depan
Kepentin anak, bukan balas dendam.
gan
Terbaik
Anak
(Best
Interest).

Batas Usia Kronolog | Biologis/Akal (Baligh & | Divergen: UU kaku pada
is: 12-18 | Rusyd). Umumnya 15 tahun | angka; Figh fleksibel pada
tahun. (Syafi'i), 18 tahun (Hanafi). kematangan. Namun
<12 keduanya sepakat anak <7-
tahun 12 th tidak dipidana penuh.
hanya
tindakan.

Sanksi Diversi Sulh (Damai), Diyat (Ganti | Konvergen: Diversi dalam

Utama (Wajib). rugi), Ta’dib (Pendidikan). UU adalah manifestasi
Alternati modern dari Sulh dan Diyat
f: dalam Figh.

Pelatiha
n Kerja,
pembina
an.

Hukuman Penjara Ta'zir (bisa berupa | Analisis: Penjara diakui di

Berat (Ultimu penahanan/pengasingan/p Uy, dalam Figh
m ukulan mendidik). Tidak | diperdebatkan untuk anak
Remediu ada Hudud/Qisas. namun dimungkinkan
m). Maks sebagai Ta'zir demi
1/2 kemaslahatan (Maslahah
dewasa. Mursalah).

Tanggung Individu Individual (Anak) wuntuk | Divergen: Islam

Jawab al Ta'zir, Komunal (Agilah) | menekankan tanggung
(Anak). untuk Ganti Rugi (Diyat). jawab kolektif keluarga
Orang (Aqilah) dalam
tua pembayaran ganti rugi, UU
sebagai lebih ke individu/negara.
penjami
n.

Parameter UU No. |Figh Jinayah (Hukum | Analisis
11 Pidana Islam) Konvergensi/Divergensi
Tahun
2012

9 | 1st ICILEES 2024
Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The

Era of Society 5.0




Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun
2012: Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

| | (SPPA) | |

Dari perspektif Maqasid al-Syari’ah, penerapan keadilan restoratif melalui
mekanisme diversi dalam UU SPPA dapat dikualifikasikan sebagai bentuk
maslahah dartriyyah. Diversi berfungsi melindungi jiwa dan akal anak dengan
menghindarkan mereka dari pengalaman peradilan formal yang berpotensi
menimbulkan trauma psikologis dan kerusakan perkembangan mental. (Fauzi,
2025) Perlindungan ini sekaligus menjaga keturunan, karena anak yang terhindar
dari stigma dan catatan kriminal memiliki peluang lebih besar untuk berfungsi
secara sosial, membangun keluarga, dan menjadi bagian produktif dari masyarakat
di masa depan.

Pendekatan diversi juga memiliki legitimasi teologis yang kuat dalam Islam
melalui konsep sulh. Prinsip bahwa perdamaian lebih baik daripada konflik
sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur'an menjadi fondasi normatif bagi
penyelesaian perkara pidana anak secara non-retributif. Nilai-nilai seperti taubat,
pemaafan, dan ganti rugi yang menjadi elemen utama keadilan restoratif
menunjukkan bahwa mekanisme ini bukan sekadar adaptasi hukum modern,
melainkan memiliki korespondensi langsung dengan etika hukum Islam.

Sebaliknya, pemenjaraan anak menimbulkan persoalan serius dalam
timbangan maslahah. Meskipun secara normatif diperbolehkan dalam UU SPPA
sebagai ultimum remedium, realitas empiris menunjukkan bahwa lembaga
pembinaan anak kerap gagal menjalankan fungsi rehabilitatif secara optimal
Putusnya akses pendidikan, pergaulan dengan pelaku kejahatan lain, serta stigma
sosial pascapemidanaan merupakan bentuk mafsadah yang secara langsung
mengancam perlindungan keturunan dan masa depan anak. Dalam kaidah figh,
penolakan terhadap kerusakan harus didahulukan daripada perolehan manfaat,
sehingga pemidanaan yang berpotensi menimbulkan kerusakan permanen tidak
dapat dibenarkan apabila masih tersedia alternatif yang lebih maslahat.

Dalam kerangka figh jinayah, pandangan Imam Al-Mawardi dan Ibn
Qudamah menegaskan bahwa ta’zir harus bersifat mendidik dan berorientasi pada
perbaikan. Apabila suatu bentuk sanksi, termasuk penjara, kehilangan fungsi
edukatifnya, maka ia tidak lagi memenuhi syarat sebagai ta’zir yang sah secara
syar’i. Oleh karena itu, sanksi alternatif seperti pelatihan kerja atau pelayanan

masyarakat lebih mencerminkan semangat ta’dib karena menanamkan tanggung

10 | 1st ICILEES 2024

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012:

Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak
jawab sosial tanpa mencabut kemerdekaan dan merusak kondisi psikologis anak.
(Faqurais, 2021)

Isu batas usia pertanggungjawaban pidana juga perlu dievaluasi dalam
perspektif maqasid. Penetapan usia 12 tahun sebagai batas bawah dalam UU SPPA
dinilai lebih membawa kemaslahatan dibandingkan sebagian pandangan klasik
yang membolehkan tindakan disipliner sejak usia tamyiz. Temuan psikologi
modern dan neurosains menunjukkan bahwa anak pada rentang usia tersebut
belum memiliki kematangan Kkognitif yang memadai untuk memahami
konsekuensi hukum pidana secara utuh. Oleh karena itu, peningkatan batas usia
pertanggungjawaban pidana mencerminkan prinsip kehati-hatian dalam
penjatuhan hukuman, sejalan dengan prinsip kehati-hatian (ihtiyat) dalam
menjatuhkan hukuman, sesuai argumentasi figih: “Tolaklah hudud (hukuman)
karena adanya keraguan (syubhat).” (Rabbani, 2025)

Namun demikian, batas usia atas yang bersifat kaku juga menyimpan
problematika maslahah. Perlindungan yang diberikan secara seragam hingga usia
18 tahun berpotensi mengabaikan kemaslahatan korban dalam kasus-kasus
kejahatan berat yang dilakukan secara sadar dan terencana oleh pelaku yang
secara biologis dan psikologis telah matang. (Butarbutar, 2024) Dalam konteks ini,
figh jinayah memberikan ruang diskresi yang lebih fleksibel dengan
mempertimbangkan kedewasaan aktual pelaku. Oleh karena itu, peran hakim
menjadi sangat krusial untuk menyeimbangkan perlindungan anak dengan
keadilan bagi korban melalui penggalian nilai-nilai hukum yang hidup dan tujuan-
tujuan magqasid al-syari’ah dalam setiap putusan perkara.

KESIMPULAN

Berdasarkan uraian dan analisis normatif serta komparatif yang telah
dilakukan, dapat ditarik beberapa kesimpulan utama sebagai berikut:

1. Terdapat harmonisasi filosofis yang kuat antara Undang-Undang Nomor 11
Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana Anak dan figh jinayah dalam
memandang anak sebagai subjek hukum yang memiliki kedudukan istimewa.
Kedua sistem hukum tersebut sama-sama menolak paradigma pembalasan dan
menempatkan pendidikan (ta’dib) serta perbaikan (islah) sebagai tujuan utama
penanganan anak yang berkonflik dengan hukum. Konsep keadilan restoratif

dan diversi dalam UU SPPA dapat dipahami sebagai manifestasi kontemporer

11 | 1st ICILEES 2024
Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun
2012: Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

dari prinsip sulh dan maslahah dalam hukum Islam, yang menekankan
pemulihan hubungan sosial dan perlindungan masa depan anak.

2. Dalam perspektif figh jinayah, konsep ta’zir sebagaimana dirumuskan oleh para
ulama klasik memberikan ruang fleksibilitas kepada negara untuk menentukan
bentuk sanksi berdasarkan kemaslahatan. Namun demikian, pemenjaraan anak
tidak memiliki basis tekstual yang kuat dalam praktik hukum pidana Islam
klasik dan hanya dapat dibenarkan secara kondisional sebagai bentuk ijtihad
siyasah shar‘iyyah dalam keadaan darurat. Pembenaran tersebut mensyaratkan
terpenuhinya fungsi edukatif dan rehabilitatif. Apabila penjara justru menjadi
sarana reproduksi kejahatan dan stigma sosial, maka praktik tersebut
bertentangan dengan tujuan utama Magqasid al-Syari‘ah, Kkhususnya
perlindungan keturunan (hifz al-nasl).

3. Penelitian ini juga menemukan adanya kesenjangan antara kerangka normatif
dan praktik implementasi di lapangan. Meskipun UU SPPA telah menempatkan
pemenjaraan sebagai upaya terakhir, dalam praktiknya sanksi penjara terhadap
anak masih relatif tinggi dan belum sepenuhnya memenuhi standar ta’dib yang
ideal. Dalam konteks ini, sanksi alternatif seperti pelatihan kerja dan pelayanan
masyarakat lebih selaras dengan spirit hukum Islam karena mampu
menanamkan tanggung jawab sosial tanpa mencabut kemerdekaan anak dan
merusak masa depannya.

REKOMENDASI

1. Hakim anak perlu mengoptimalkan penggunaan diskresi dalam menjatuhkan
sanksi tindakan non-penjara atau pidana bersyarat dengan berlandaskan pada
prinsip ta’zir yang edukatif dan berorientasi pada maslahah anak. Pendekatan
ini menjadi sangat relevan terutama dalam perkara yang tidak melibatkan
kekerasan fisik berat atau ancaman serius terhadap keselamatan publik.

2. Proses diversi perlu diperkuat melalui integrasi nilai-nilai religius secara lebih
sistematis. Pelibatan tokoh agama atau pendidik spiritual secara formal dalam
mekanisme diversi dapat memberikan dimensi pembinaan batiniah yang
memperkuat kontrol internal anak, sehingga aspek ta’dib tidak hanya bersifat
eksternal, tetapi juga membentuk kesadaran moral yang berkelanjutan.

3. Pemerintah perlu melakukan evaluasi menyeluruh terhadap keberadaan dan
fungsi Lembaga Pembinaan Khusus Anak agar benar-benar terpisah dari

12 | 1st ICILEES 2024

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012:

Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

lembaga pemasyarakatan dewasa serta dilengkapi dengan kurikulum
pendidikan karakter, keterampilan, dan pembinaan psikososial yang memadai.
Dengan demikian, apabila pemenjaraan terpaksa dilakukan, sanksi tersebut
tetap memiliki nilai edukatif dan rehabilitatif, bukan sekadar bentuk isolasi fisik.
. Dalam kerangka pembaruan hukum pidana anak di masa mendatang, konsep
tanggung jawab komunal keluarga sebagaimana dikenal dalam doktrin ‘aqilah
dalam figh jinayah dapat dipertimbangkan sebagai inspirasi normatif.
Penerapan tanggung jawab renteng keluarga dalam mekanisme restitusi atau
ganti rugi berpotensi memperkuat peran keluarga dalam pengawasan dan

pembinaan anak, sekaligus menyeimbangkan kepentingan korban, pelaku, dan

masyarakat secara lebih adil dan berorientasi pada kemaslahatan bersama.

DAFTAR REFERENSI

Al-Magqdisi, I. Q. (2006). Al-Mughni. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah.

Al-Mawardi. (1966). Al-Ahkam Al-Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Fikr al-‘Arabi.

Butarbutar, J. M. (2024). Penjatuhan Pidana Maksimal Terhadap Anak Berhadapan
Hukum Ditinjau Dari Tujuan Hukum Pemidanaan Indonesia. JIHHP: Jurnal
IImu Hukum, Humaniora dan Politik, 5(1). https://doi.org/10.38035/jihhp.

Faqurais, Y. (2021). Efek Buruk Hukuman Penjara Pada Anak (Studi Kasus Di
Lembaga Pemasyarakatan Khusus Anak Kelas [I Bandar Lampung).
Nusantara:  Jurnal  Ilmu Pengetahuan Sosial, 8(2), 212-220.
https://doi.org/10.31604/jips.v8i2.2021.212-220.

Fauzi, R, Marpaung, W., & Prasetya, N. H. (2025). Restorative Justice Concept In
[slam & Its Implementation In National Criminal Law From Islamic Legal
Philosophy. Jurnal Akta, 12(1).
https://dx.doi.org/10.30659/akta.v12i1.43727.

Heliany, 1., & Tjandrawinata, R. R. (2025). Reassessing Diversion And Restorative
Justice In Indonesia’s Juvenile Criminal System: Legal Paradigms, Policy Gaps,
And Implementation Challenges. Jurnal Akta, 12(4).

Mafakhir, M. N. (2022). Pertanggungjawaban Pidana Anak Di Bawah Umur Dalam
Kasus Pencurian (Perbandingan Hukum Islam Dan Hukum Positif). Al-
Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 4(1), 103-146.
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v4i1.2849.

13 | 1st ICILEES 2024

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0


https://doi.org/10.38035/jihhp
https://doi.org/10.31604/jips.v8i2.2021.212-220
https://dx.doi.org/10.30659/akta.v12i1.43727
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v4i1.2849

Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Figh Jinayah dan UU No. 11 Tahun
2012: Analisis Maslahah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak

Rabbani, M. A., Muhshiy, R. A., Pasaribu, M. W. H., Ni'am, A., & Rosdiana. (2025).
Criminal Liability Of Children In Indonesia: A Review Of Age Limits,
Implementation Of Restorative Justice, And Its Relevance To Islamic Law.
Journal of Legal and Cultural Analytics, 4(4), 1299-1314.
https://doi.org/10.55927 /jlca.v4i4.156009.

Rabbani, N., & Wulandari, C. (2025). The Existence Of Victims In The
Implementation Of Diversion In The Resolution Of Criminal Acts Committed
By Children. PAMALI: Pattimura Magister Law Review, 5(2), 287-308.
https://doi.org/10.47268/pamali.v5i2.2991.

Setianingrum, W., & Bachri, S. (2022). Diversi Terhadap Anak Yang Berhadapan
Dengan Hukum Perspektif Maslahah Mursalah. Sakina: Journal of Family
Studies, 6(3). https://doi.org/10.18860/jfs.v6i3.2203

Setiyanto, D. A. (2019). Maqasid As-Syariah Dalam Pandangan Al-Gazzali. Jurnal
Ijtihad, 35(2).

Subaki, A. (2025). Reinterpretasi Hifz An-Nasl Menurut At-Tahir Bin ‘Asyur Dan
Relevansinya Terhadap Konsep Ketahanan Keluarga. Qisthosia: Jurnal Syariah
& Hukum, 6(1).

Sya’idun. (2018). Sanksi Pidana Anak Dalam Perspektif Undang-Undang
Pengadilan Anak Dan Hukum Islam. Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam & Sosial,
12(1). https://doi.org/10.56997 /almabsut.v12i1.288.

Wahyuni, E. N., Aris, & Marlina, A. (2024). Diversi Bagi Anak Pelaku Tindak Pidana
Narkotika Perspektif Figh Jinayah Dan Undang-Undang Sistem Peradilan
Pidana Anak. Delictum: Jurnal Hukum Pidana Islam, 3(1), 87-112.
https://doi.org/10.35905/delictum.v3i1.10949.

14 | 1st ICILEES 2024

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The
Era of Society 5.0


https://doi.org/10.55927/jlca.v4i4.15609
https://doi.org/10.47268/pamali.v5i2.2991
https://doi.org/10.18860/jfs.v6i3.2203
https://doi.org/10.56997/almabsut.v12i1.288
https://doi.org/10.35905/delictum.v3i1.10949

