
1st ICILEES 2024 
(Internasional Conference on Islamic Law,Economic and Education Studies) 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
Era of Society 5.0 

e-ISSN: 2775-4200; p-ISSN: 2580-8028, Hal 01-14 

 

Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah 

dan UU No. 11 Tahun 2012: Analisis Maṣlaḥah 

terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 

A. Zaeini Misbaahuddin Asyuari 

Ma’had Aly Lirboyo, Indonesia 

Email: a.zaeinima@mahadalylirboyo.ac.id 

 
Abstract: This study presents an in-depth juridical-normative and comparative analysis 
of the harmonization between Indonesian positive law, as embodied in Law Number 11 
of 2012 on the Juvenile Criminal Justice System (UU SPPA), and the principles of classical 
and contemporary Fiqh Jināyah (Islamic criminal law). The primary focus of the study is 
to explore the points of convergence and divergence between the concept of restorative 
justice in national law and the Islamic concepts of ta’dīb (educational measures), ta‘zīr 
(discretionary punishment), and ṣulḥ (reconciliation). The analysis employs the 
frameworks of Maṣlaḥah Mursalah and Maqāṣid al-Sharī‘ah, with particular emphasis 
on ḥifẓ al-nasl (protection of lineage) and ḥifẓ al-nafs (protection of life). This study 
examines the validity of imprisonment as a criminal sanction for children and the 
determination of the age of criminal responsibility. The findings indicate that despite 
epistemological differences in determining legal maturity namely bāligh in Islamic law 
versus the chronological age of 18 years in national law both legal systems converge on 
the paradigm that children require special treatment oriented toward rehabilitation 
rather than retribution. The maṣlaḥah-based analysis underscores that imprisonment, 
although recognized as an ultimum remedium under the UU SPPA, has the potential to 
constitute mafsadah (harm) that contradicts the objectives of Sharī‘ah if it is not 
managed through a rigorous educational and rehabilitative approach. Accordingly, this 
study recommends the integration of religious values into diversion mechanisms and the 
re-evaluation of liberty-depriving sanctions through a maqāṣid-oriented perspective in 
order to realize a humane and just juvenile justice system. 

 
Keywords: Juvenile Criminal Sanctions, Fiqh Jināyah, Restorative Justice, Maqāṣid al-
Sharī‘ah. 

 
Abstrak: Penelitian ini menyajikan analisis yuridis-normatif dan komparatif yang 

mendalam mengenai harmonisasi antara hukum positif Indonesia, sebagaimana 

termaktub dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan 

Pidana Anak (UU SPPA), dengan prinsip-prinsip Fiqh Jinayah (hukum pidana Islam) 

klasik dan kontemporer. Fokus utama kajian adalah mengeksplorasi titik temu 

(convergence) dan divergensi antara konsep restorative justice (keadilan restoratif) 

dalam hukum nasional dengan konsep ta’dīb (pendidikan), ta’ẓīr (hukuman 

diskresioner), dan ṣulḥ (perdamaian) dalam Islam. Menggunakan pisau analisis 

Maṣlaḥah Mursalah dan Maqāṣid al-Syarī’ah khususnya ḥifẓ al-nasl (perlindungan 

keturunan) dan ḥifẓ al-nafs (perlindungan jiwa). 

 

 

Accepted January 30, 2025; Revised February 2025; Publication December 30, 2025.



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 

2012: Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 

 

2 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

Penelitian ini menguji validitas sanksi pidana penjara bagi anak dan batasan usia 

pertanggungjawaban pidana. Temuan penelitian menunjukkan bahwa meskipun 

terdapat perbedaan epistemologis dalam penentuan usia kedewasaan (bāligh vs. 

kronologis 18 tahun), kedua sistem hukum bertemu pada paradigma bahwa anak 

memerlukan perlakuan khusus yang berorientasi pada pemulihan, bukan 

pembalasan. Analisis maṣlaḥah menegaskan bahwa pidana penjara, meskipun diakui 

sebagai ultimum remedium dalam UU SPPA, berpotensi menjadi mafsadah 

(kerusakan) yang bertentangan dengan tujuan syariat jika tidak dikelola dengan 

pendekatan edukatif yang ketat. Penelitian ini merekomendasikan integrasi nilai-

nilai religius dalam mekanisme diversi dan reevaluasi sanksi perampasan 

kemerdekaan melalui perspektif maqāṣid guna mewujudkan sistem peradilan yang 

humanis dan berkeadilan. 

 
Kata Kunci: Sanksi Pidana Anak, Fikih Jinayah, Keadilan Restoratif, Maqāṣid al-
Syarī‘ah 
 

LATAR BELAKANG 

Dalam sejarah perkembangan hukum pidana, baik pada tataran global 

maupun nasional, penanganan terhadap anak yang berkonflik dengan hukum 

(ABH) telah mengalami perubahan paradigma yang signifikan. Pendekatan klasik 

yang bersifat retributif yang memandang anak semata-mata sebagai objek hukum 

dan menuntut pertanggungjawaban pidana layaknya orang dewasa kini semakin 

ditinggalkan. Seiring dengan berkembangnya kesadaran akan hak asasi manusia 

dan perlindungan anak, sistem hukum modern bergerak menuju paradigma 

restoratif dan rehabilitatif, yang menempatkan anak sebagai subjek hukum yang 

memerlukan perlindungan, pembinaan, serta pemulihan agar dapat kembali 

berintegrasi secara sehat dalam kehidupan sosial (Heliany, 2025). 

Di Indonesia, pergeseran paradigma tersebut secara normatif diwujudkan 

melalui pengesahan Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem 

Peradilan Pidana Anak (UU SPPA), yang menggantikan Undang-Undang Nomor 3 

Tahun 1997. Undang-undang sebelumnya dinilai tidak lagi relevan karena 

cenderung menekankan pendekatan punitif dan mengabaikan kepentingan terbaik 

bagi anak. UU SPPA hadir dengan membawa semangat perlindungan anak melalui 

penguatan prinsip keadilan restoratif serta penerapan diversi sebagai kewajiban 

imperatif dalam setiap tahapan proses peradilan pidana, mulai dari tahap 

penyidikan, penuntutan, hingga pemeriksaan di persidangan (Rabbani, 2025). 

 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012: 

Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 
 

3 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

Kendati demikian, sebagai negara dengan penduduk mayoritas Muslim, 

konstruksi hukum nasional terkait pemidanaan anak tidak dapat dilepaskan dari 

perspektif hukum Islam, khususnya dalam kajian Fiqh Jinayah. Hukum Islam 

memiliki kerangka konseptual tersendiri dalam menentukan pertanggungjawaban 

pidana, yang bertumpu pada konsep mukallaf, bāligh (kedewasaan biologis), dan 

rusyd (kematangan akal atau intelektual). Dalam tradisi Fiqh Jinayah, anak yang 

belum mencapai kedewasaan tidak dapat dikenai sanksi pidana berat seperti 

ḥudūd dan qiṣāṣ, melainkan hanya dikenai tindakan edukatif (ta’dīb) atau sanksi 

ringan yang bersifat mendidik (ta’ẓīr) sebagai bentuk pembinaan moral dan sosial 

(Sya’idun, 2018). 

Permasalahan kemudian muncul ketika terdapat ketidaksesuaian atau ruang 

abu-abu antara ketentuan hukum positif dan prinsip-prinsip hukum Islam. UU 

SPPA menetapkan batas usia pertanggungjawaban pidana secara normatif dan 

kaku pada usia 12 tahun, sementara Fiqh Jinayah menitikberatkan pada indikator 

biologis dan psikologis yang bersifat individual, yang dapat muncul sebelum atau 

sesudah batas usia tersebut. Selain itu, praktik pemenjaraan anak meskipun 

ditempatkan sebagai ultimum remedium masih menjadi perdebatan serius dalam 

perspektif kemaslahatan, mengingat dampak negatif lembaga pemasyarakatan 

terhadap perkembangan mental, emosional, dan sosial anak (Wahyuni, 2024). 

Berdasarkan kondisi tersebut, diperlukan suatu kajian yang komprehensif 

dan kritis untuk menilai sejauh mana sistem peradilan pidana anak di Indonesia 

telah sejalan dengan prinsip-prinsip fundamental dalam hukum Islam, khususnya 

perlindungan terhadap keturunan (ḥifẓ al-nasl). Pendekatan maṣlaḥah menjadi 

instrumen analisis yang relevan untuk menguji efektivitas dan legitimasi kebijakan 

pemidanaan anak, sekaligus menggali kontribusi filosofis Fiqh Jinayah dalam 

rangka penyempurnaan dan harmonisasi hukum nasional yang berorientasi pada 

kepentingan terbaik bagi anak. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif (doctrinal legal 

research) yang bersifat deskriptif-analitis dengan fokus pada analisis norma 

hukum yang mengatur sistem peradilan pidana anak. Pendekatan yang digunakan 

meliputi pendekatan perundang-undangan melalui penelaahan Undang-Undang 

Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana Anak, KUHP, dan 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 

2012: Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 

 

4 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

peraturan pelaksana terkait, pendekatan konseptual dengan mengkaji konsep 

maṣlaḥah, maqāṣid al-syarī’ah, restorative justice, dan ta’ẓīr, serta pendekatan 

komparatif dengan membandingkan hukum positif Indonesia dan Fiqh Jinayah. 

Data penelitian bersumber dari data sekunder yang terdiri atas bahan hukum 

primer berupa peraturan perundang-undangan dan kitab fiqh klasik, serta bahan 

hukum sekunder berupa jurnal ilmiah, disertasi, hasil penelitian, dan literatur 

akademik relevan. Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka (library 

research) dengan pendekatan yuridis normatif guna mengidentifikasi kesesuaian, 

perbedaan, dan titik temu kedua sistem hukum dalam konteks penjatuhan sanksi 

pidana terhadap anak. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Maṣlaḥah, Maqāṣid al-Syarī’ah, dan Perlindungan Anak dalam Perspektif 

Keadilan Restoratif 

Kerangka teoretis hukum Islam menempatkan Maqāṣid al-Syarī’ah sebagai 

landasan utama dalam mengevaluasi keberlakuan dan tujuan suatu hukum. Imam 

al-Ghazali dalam Al-Mustashfa menegaskan bahwa tujuan syariat adalah menjaga 

kemaslahatan manusia yang terangkum dalam lima prinsip dasar, yakni 

perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam konteks anak yang 

berhadapan dengan hukum, prinsip perlindungan keturunan atau ḥifẓ al-nasl 

menempati posisi yang sangat strategis karena berkaitan langsung dengan 

keberlangsungan dan kualitas generasi mendatang. (Setiyanto, 2019) 

Pemaknaan ḥifẓ al-nasl tidak dapat direduksi hanya pada aspek biologis atau 

larangan perbuatan zina semata. Pemikir kontemporer seperti Ibnu ‘Ashur 

memperluas cakupan konsep ini hingga meliputi perlindungan terhadap 

kesejahteraan anak, akses pendidikan, pembinaan moral, serta jaminan masa 

depan yang layak. (Subaki, 2025) Oleh karena itu, menjauhkan anak dari sanksi 

pidana yang bersifat destruktif, seperti pemenjaraan yang menimbulkan stigma 

sosial dan trauma psikologis, merupakan manifestasi nyata dari prinsip ḥifẓ al-nasl. 

Perlindungan terhadap akal atau ḥifẓ al-‘aql juga menjadi relevan karena 

pengalaman hukum yang represif berpotensi menghambat perkembangan mental 

dan kognitif anak. 

Dalam kerangka tersebut, pendekatan keadilan restoratif menawarkan model 

penyelesaian perkara yang lebih berorientasi pada pemulihan dibandingkan 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012: 

Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 
 

5 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

pembalasan. Keadilan restoratif menekankan pemulihan hubungan sosial, 

tanggung jawab pelaku secara konstruktif, serta partisipasi aktif korban dan 

masyarakat. Pendekatan ini memiliki keselarasan substantif dengan nilai-nilai 

Islam, khususnya konsep ṣulḥ (perdamaian) dan al-‘afw (pemaafan), yang 

dianjurkan dalam Al-Qur’an bahkan dalam perkara pidana berat. (Heliany, 2025) 

Dengan demikian, keadilan restoratif dapat dipahami sebagai perwujudan 

kontemporer dari prinsip maṣlaḥah dalam sistem hukum modern, terutama dalam 

konteks perlindungan anak. 

Konstruksi Sistem Peradilan Pidana Anak dan Implementasi Prinsip 

Maṣlaḥah 

Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana 

Anak merupakan bentuk konkret reformasi hukum pidana anak di Indonesia yang 

berorientasi pada perlindungan dan kepentingan terbaik bagi anak. Undang-

undang ini secara eksplisit mewajibkan penerapan pendekatan keadilan restoratif 

dalam setiap tahapan proses peradilan pidana anak. Asas-asas yang dianut, seperti 

perlindungan, keadilan, non-diskriminasi, serta perampasan kemerdekaan sebagai 

upaya terakhir, menunjukkan pergeseran paradigma dari pendekatan retributif 

menuju pendekatan yang lebih humanistik dan rehabilitatif. (Rabbani, 2025) 

Penetapan batas usia pertanggungjawaban pidana minimal 12 tahun juga 

mencerminkan kesadaran pembentuk undang-undang terhadap pentingnya 

kematangan psikologis dan mental anak. Hal ini sejalan dengan prinsip ḥifẓ al-‘aql 

dalam Maqāṣid al-Syarī’ah, yang menuntut agar hukum tidak diterapkan secara 

kaku tanpa mempertimbangkan kapasitas rasional subjek hukum. (Rabbani, 2025) 

Diversi menjadi inti dari sistem peradilan pidana anak dalam UU SPPA. 

Melalui mekanisme ini, penyelesaian perkara dialihkan dari proses peradilan 

formal menuju penyelesaian di luar pengadilan yang melibatkan musyawarah 

berbagai pihak. Kesepakatan yang dihasilkan tidak berorientasi pada 

penghukuman, melainkan pada pemulihan kerugian, rehabilitasi, dan reintegrasi 

sosial anak. (Najmi Rabbani, 2025) Pendekatan ini secara substansial 

mencerminkan prinsip maṣlaḥah karena menghindarkan anak dari pelabelan 

negatif dan dampak jangka panjang dari proses peradilan pidana formal yang 

berpotensi merusak masa depan anak. (Setianingrum, 2022)  

 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 

2012: Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 

 

6 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

Apabila diversi tidak tercapai, UU SPPA tetap memberikan batasan ketat 

terhadap jenis dan lamanya sanksi pidana yang dapat dijatuhkan. Pidana penjara 

ditempatkan sebagai pilihan terakhir dan dibatasi secara proporsional, baik dari 

segi alasan penjatuhan maupun lamanya pidana. (Sya’idun, 2018) Konstruksi ini 

menunjukkan bahwa hukum positif Indonesia telah mengadopsi pendekatan yang 

selaras dengan nilai-nilai perlindungan anak dalam Maqāṣid al-Syarī’ah, dengan 

menempatkan kemaslahatan dan masa depan anak sebagai pertimbangan utama 

dalam penegakan hukum pidana. 

Ahliyyah, Ta’dīb, dan Ta’ẓīr dalam Fiqh Jinayah sebagai Paradigma 

Perlindungan Anak 

Dalam hukum pidana Islam, pertanggungjawaban pidana secara mutlak 

mensyaratkan terpenuhinya ahliyyah al-adā’, yaitu kecakapan bertindak yang lahir 

dari dua unsur utama, yakni baligh dan berakal sehat. Prinsip ini ditegaskan dalam 

hadis Nabi Muhammad SAW yang menyatakan bahwa beban hukum diangkat dari 

anak hingga ia baligh, dari orang tidur hingga ia bangun, serta dari orang yang 

hilang akal hingga ia kembali sadar. Hadis ini menjadi fondasi normatif bahwa 

anak belum dapat diposisikan sebagai subjek hukuman pidana yang bersifat 

represif. (Sya’idun, 2018) 

Fiqh jinayah secara klasik membagi perkembangan anak ke dalam beberapa 

fase yang menentukan bentuk pertanggungjawaban hukumnya. Pada fase awal 

kehidupan, anak sama sekali tidak dibebani pertanggungjawaban pidana, 

sementara pada fase tamyīz, anak mulai memiliki kemampuan membedakan baik 

dan buruk namun belum mencapai kesempurnaan akal. Pada tahap ini, setiap 

perbuatan pidana yang dilakukan anak tidak dapat dikenai hukuman ḥudūd 

maupun qiṣāṣ, melainkan dipandang sebagai kesalahan yang tidak disengaja secara 

hukum. Konsekuensinya, sanksi yang dikenakan bersifat edukatif melalui 

mekanisme ta’dīb, yaitu pendisiplinan yang bertujuan membentuk karakter dan 

kesadaran moral anak. (Mafakhir, 2016) 

Perbedaan mendasar antara fiqh jinayah dan hukum positif modern terletak 

pada penentuan batas usia pertanggungjawaban pidana. Fiqh menggunakan 

indikator biologis dan kematangan, yang bersifat fleksibel dan kontekstual, 

sementara hukum positif seperti UU Sistem Peradilan Pidana Anak menggunakan 

batas usia kronologis yang pasti. Meskipun demikian, keduanya bertemu pada satu 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012: 

Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 
 

7 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

titik penting, yaitu penolakan terhadap penerapan sanksi pidana yang berat dan 

destruktif terhadap anak yang belum matang secara mental dan moral. (Rabbani, 

2025) 

Dalam ranah sanksi, fiqh jinayah menempatkan anak dalam wilayah ta’ẓīr, 

yaitu jenis hukuman yang tidak ditentukan secara rigid oleh syariat dan 

diserahkan kepada kebijakan penguasa atau hakim. Al-Mawardi mendefinisikan 

ta’ẓīr sebagai hukuman yang bersifat pendidikan atas perbuatan dosa yang tidak 

memiliki ketentuan hukuman tertentu dalam syariat: 

فَ  وَحَالِ  حَالهِِ  بِِخْتِلََفِ  حُكْمُهُ  وَيََْتَلِفُ  الْْدُُودُ،  فِيهَا  تُشْرعَْ  لََْ  ذُنوُبٍ  عَلَى  تََْدِيبٌ  عْزيِرُ  فَ يُ وَافِقُ  وَالت َّ اعِلِهِ، 

نْبِ   الْْدُُودَ مِنْ وَجْهٍ؛ أنََّهُ تََْدِيبُ اسْتِصْلََحٍ وَزَجْرٍ، يََْتَلِفُ بَِِسَبِ اخْتِلََفِ الذَّ

Artinya: “Ta‘zīr merupakan hukuman berupa tindakan pendisiplinan atas 

perbuatan dosa yang tidak ditetapkan hukuman ḥadd baginya. Hukum ta‘zīr 

berbeda-beda sesuai dengan keadaan perbuatannya dan keadaan pelakunya. Ia 

menyerupai hukuman ḥadd dari satu sisi, yaitu sama-sama merupakan bentuk 

pendisiplinan untuk perbaikan dan pencegahan, namun menunjukkan perbedaan 

sesuai dengan perbedaan jenis dosanya.” (Al-Mawārdī, t.t.) 

Penekanan utama dari konsep ini adalah aspek preventif dan edukatif, bukan 

pembalasan. Hakim diberikan diskresi luas untuk menentukan bentuk sanksi yang 

paling sesuai dengan kondisi pelaku dan kemaslahatan masyarakat. Pandangan 

serupa juga dikemukakan oleh Ibn Qudamah Al-Maqdisi yang menegaskan kaidah 

bahwa tidak ada hukuman ḥadd bagi anak. Menurutnya, sanksi terhadap anak 

harus ditempatkan sebagai ta’dīb dan bukan sebagai ‘uqūbah dalam arti siksaan. 

Bentuknya dapat berupa teguran, nasihat, atau tindakan pembinaan lain yang 

dinilai membawa kemaslahatan: 

ال  وَلَََنَّ  الْْاَطِئِ،  قِصَاصُ، كَشَريِكِ  يَ لْزَمُهُ  فَ لَمْ  فِعْلِهِ،  فِ  عَلَيْهِ  مَأْثَََ  لََ  مَنْ  شَارَكَ  أنََّهُ  لََ ولنََا  وَالْمَجْنُونَ  بَِّ  صَّ

 قَصْدَ لََمَُا صَحِيحٌ، وَلَِذََا لََ يَصِحُ إِقْ راَرهُُُاَ، فَكَانَ حُكْمُ فِعْلِهِمَا حُكْمَ الَْْطاَ 

Artinya: “Menurut kami, sesungguhnya ia telah bersekutu dengan orang yang tidak 

memiliki kesalahan (tidak berdosa) dalam perbuatannya, sehingga tidak wajib 

atasnya hukuman qishāsh, sebagaimana halnya sekutu dalam perbuatan yang 

keliru. Dan karena sesungguhnya anak kecil dan orang gila tidak memiliki maksud 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 

2012: Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 

 

8 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

(niat) yang sah, maka pengakuan keduanya pun tidak dianggap sah. Oleh sebab itu, 

hukum perbuatan keduanya diperlakukan sebagai hukum perbuatan karena 

kekeliruan (khathā’).” (Ibn Qudamah, 2009) 

Bahkan dalam kasus kejahatan yang menimbulkan kerugian jiwa, fiqh 

menempatkan tanggung jawab diyat pada keluarga besar pelaku, bukan pada anak 

itu sendiri, sebagai wujud tanggung jawab komunal dan perlindungan terhadap 

anak. 

Diskursus mengenai pemenjaraan anak dalam Islam menunjukkan sikap 

kehati-hatian yang tinggi. Literatur klasik tidak menunjukkan adanya praktik 

pemenjaraan anak secara sistematis pada masa Nabi dan Khulafaur Rasyidin. 

Penjara pada periode awal Islam lebih berfungsi sebagai penahanan sementara, 

bukan sebagai instrumen penghukuman utama. Namun, ulama kontemporer 

membuka ruang bagi penggunaan penjara sebagai bagian dari ta’ẓīr apabila benar-

benar diperlukan untuk tujuan perbaikan dan pencegahan kerusakan yang lebih 

besar. Syaratnya, penjara tersebut harus berfungsi sebagai lembaga pendidikan, 

terpisah dari orang dewasa, serta berorientasi pada iṣlāḥ. (Sya’idun, 2018) 

Dengan demikian, fiqh jinayah secara konseptual tidak menutup 

kemungkinan adanya pembatasan kebebasan anak, tetapi menegaskan bahwa 

setiap bentuk sanksi harus berpijak pada kemaslahatan dan perlindungan masa 

depan anak. Paradigma ini memperlihatkan bahwa hukum pidana Islam sejak awal 

telah mengembangkan pendekatan yang humanistik, edukatif, dan restoratif dalam 

menangani anak yang berkonflik dengan hukum, sejalan dengan semangat 

reformasi sistem peradilan pidana anak dalam hukum positif kontemporer. 

Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak dan Fiqh Jinayah 

Analisis komparatif antara UU SPPA dan fiqh jinayah memperlihatkan adanya 

kesamaan tujuan, meskipun menggunakan pendekatan normatif yang berbeda. UU 

SPPA berangkat dari paradigma hukum positif modern dengan penekanan pada 

perlindungan hak anak dan rehabilitasi, sedangkan fiqh jinayah berpijak pada 

konsep ahliyyah, ta’dīb, dan ta’ẓīr yang berbasis kematangan biologis serta 

pertimbangan kemaslahatan. (Fauzi, 2025) 

Perbandingan sistematis antara kedua kerangka tersebut secara konseptual 

dapat dituangkan dalam sebuah tabel perbandingan, yang dalam konteks 

pembahasan ini disajikan tanpa pengisian data rinci, namun berfungsi sebagai alat 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012: 

Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 
 

9 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

bantu analisis untuk melihat kesesuaian tujuan, jenis sanksi, dan filosofi 

pemidanaan anak. Hal ini dapat dilihat melalui tabel berikut: 

Tabel Perbandingan UU SPPA dan Fiqh Jinayah 
 

Parameter UU No. 
11 
Tahun 
2012 
(SPPA) 

Fiqh Jinayah (Hukum 
Pidana Islam) 

Analisis 
Konvergensi/Divergensi 

Dasar 
Filosofis 

Restorati
ve 
Justice, 
Kepentin
gan 
Terbaik 
Anak 
(Best 
Interest). 

Maqāṣid al-Syarī’ah (Ḥifẓ al-
Nasl), Ta’dīb, Iṣlāḥ. 

Konvergen: Keduanya 
berorientasi pada 
pemulihan dan masa depan 
anak, bukan balas dendam. 

Batas Usia Kronolog
is: 12-18 
tahun. 
<12 
tahun 
hanya 
tindakan. 

Biologis/Akal (Bāligh & 
Rusyd). Umumnya 15 tahun 
(Syafi'i), 18 tahun (Hanafi). 

Divergen: UU kaku pada 
angka; Fiqh fleksibel pada 
kematangan. Namun 
keduanya sepakat anak <7-
12 th tidak dipidana penuh. 

Sanksi 
Utama 

Diversi 
(Wajib). 
Alternati
f: 
Pelatiha
n kerja, 
pembina
an. 

Ṣulḥ (Damai), Diyat (Ganti 
rugi), Ta’dīb (Pendidikan). 

Konvergen: Diversi dalam 
UU adalah manifestasi 
modern dari Ṣulḥ dan Diyat 
dalam Fiqh. 

Hukuman 
Berat 

Penjara 
(Ultimu
m 
Remediu
m). Maks 
1/2 
dewasa. 

Ta’ẓīr (bisa berupa 
penahanan/pengasingan/p
ukulan mendidik). Tidak 
ada Hudud/Qisas. 

Analisis: Penjara diakui di 
UU, dalam Fiqh 
diperdebatkan untuk anak 
namun dimungkinkan 
sebagai Ta'zir demi 
kemaslahatan (Maslahah 
Mursalah). 

Tanggung 
Jawab 

Individu
al 
(Anak). 
Orang 
tua 
sebagai 
penjami
n. 

Individual (Anak) untuk 
Ta'zir, Komunal (Aqilah) 
untuk Ganti Rugi (Diyat). 

Divergen: Islam 
menekankan tanggung 
jawab kolektif keluarga 
(Aqilah) dalam 
pembayaran ganti rugi, UU 
lebih ke individu/negara. 

Parameter UU No. 
11 
Tahun 
2012 

Fiqh Jinayah (Hukum 
Pidana Islam) 

Analisis 
Konvergensi/Divergensi 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 

2012: Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 

 

10 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

(SPPA) 

 
Dari perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah, penerapan keadilan restoratif melalui 

mekanisme diversi dalam UU SPPA dapat dikualifikasikan sebagai bentuk 

maṣlaḥah ḍarūriyyah. Diversi berfungsi melindungi jiwa dan akal anak dengan 

menghindarkan mereka dari pengalaman peradilan formal yang berpotensi 

menimbulkan trauma psikologis dan kerusakan perkembangan mental. (Fauzi, 

2025) Perlindungan ini sekaligus menjaga keturunan, karena anak yang terhindar 

dari stigma dan catatan kriminal memiliki peluang lebih besar untuk berfungsi 

secara sosial, membangun keluarga, dan menjadi bagian produktif dari masyarakat 

di masa depan. 

Pendekatan diversi juga memiliki legitimasi teologis yang kuat dalam Islam 

melalui konsep ṣulḥ. Prinsip bahwa perdamaian lebih baik daripada konflik 

sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an menjadi fondasi normatif bagi 

penyelesaian perkara pidana anak secara non-retributif. Nilai-nilai seperti taubat, 

pemaafan, dan ganti rugi yang menjadi elemen utama keadilan restoratif 

menunjukkan bahwa mekanisme ini bukan sekadar adaptasi hukum modern, 

melainkan memiliki korespondensi langsung dengan etika hukum Islam. 

Sebaliknya, pemenjaraan anak menimbulkan persoalan serius dalam 

timbangan maṣlaḥah. Meskipun secara normatif diperbolehkan dalam UU SPPA 

sebagai ultimum remedium, realitas empiris menunjukkan bahwa lembaga 

pembinaan anak kerap gagal menjalankan fungsi rehabilitatif secara optimal. 

Putusnya akses pendidikan, pergaulan dengan pelaku kejahatan lain, serta stigma 

sosial pascapemidanaan merupakan bentuk mafsadah yang secara langsung 

mengancam perlindungan keturunan dan masa depan anak. Dalam kaidah fiqh, 

penolakan terhadap kerusakan harus didahulukan daripada perolehan manfaat, 

sehingga pemidanaan yang berpotensi menimbulkan kerusakan permanen tidak 

dapat dibenarkan apabila masih tersedia alternatif yang lebih maslahat. 

Dalam kerangka fiqh jinayah, pandangan Imam Al-Mawardi dan Ibn 

Qudamah menegaskan bahwa ta’ẓīr harus bersifat mendidik dan berorientasi pada 

perbaikan. Apabila suatu bentuk sanksi, termasuk penjara, kehilangan fungsi 

edukatifnya, maka ia tidak lagi memenuhi syarat sebagai ta’ẓīr yang sah secara 

syar’i. Oleh karena itu, sanksi alternatif seperti pelatihan kerja atau pelayanan 

masyarakat lebih mencerminkan semangat ta’dīb karena menanamkan tanggung 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012: 

Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 
 

11 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

jawab sosial tanpa mencabut kemerdekaan dan merusak kondisi psikologis anak. 

(Faqurais, 2021) 

Isu batas usia pertanggungjawaban pidana juga perlu dievaluasi dalam 

perspektif maqāṣid. Penetapan usia 12 tahun sebagai batas bawah dalam UU SPPA 

dinilai lebih membawa kemaslahatan dibandingkan sebagian pandangan klasik 

yang membolehkan tindakan disipliner sejak usia tamyīz. Temuan psikologi 

modern dan neurosains menunjukkan bahwa anak pada rentang usia tersebut 

belum memiliki kematangan kognitif yang memadai untuk memahami 

konsekuensi hukum pidana secara utuh. Oleh karena itu, peningkatan batas usia 

pertanggungjawaban pidana mencerminkan prinsip kehati-hatian dalam 

penjatuhan hukuman, sejalan dengan prinsip kehati-hatian (iḥtiyāṭ) dalam 

menjatuhkan hukuman, sesuai argumentasi fiqih: “Tolaklah hudud (hukuman) 

karena adanya keraguan (syubhat).” (Rabbani, 2025) 

Namun demikian, batas usia atas yang bersifat kaku juga menyimpan 

problematika maṣlaḥah. Perlindungan yang diberikan secara seragam hingga usia 

18 tahun berpotensi mengabaikan kemaslahatan korban dalam kasus-kasus 

kejahatan berat yang dilakukan secara sadar dan terencana oleh pelaku yang 

secara biologis dan psikologis telah matang. (Butarbutar, 2024) Dalam konteks ini, 

fiqh jinayah memberikan ruang diskresi yang lebih fleksibel dengan 

mempertimbangkan kedewasaan aktual pelaku. Oleh karena itu, peran hakim 

menjadi sangat krusial untuk menyeimbangkan perlindungan anak dengan 

keadilan bagi korban melalui penggalian nilai-nilai hukum yang hidup dan tujuan-

tujuan maqāṣid al-syarī’ah dalam setiap putusan perkara. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan uraian dan analisis normatif serta komparatif yang telah 

dilakukan, dapat ditarik beberapa kesimpulan utama sebagai berikut: 

1. Terdapat harmonisasi filosofis yang kuat antara Undang-Undang Nomor 11 

Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana Anak dan fiqh jinayah dalam 

memandang anak sebagai subjek hukum yang memiliki kedudukan istimewa. 

Kedua sistem hukum tersebut sama-sama menolak paradigma pembalasan dan 

menempatkan pendidikan (ta’dīb) serta perbaikan (iṣlāḥ) sebagai tujuan utama 

penanganan anak yang berkonflik dengan hukum. Konsep keadilan restoratif 

dan diversi dalam UU SPPA dapat dipahami sebagai manifestasi kontemporer 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 

2012: Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 

 

12 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

dari prinsip ṣulḥ dan maṣlaḥah dalam hukum Islam, yang menekankan 

pemulihan hubungan sosial dan perlindungan masa depan anak. 

2. Dalam perspektif fiqh jinayah, konsep ta’ẓīr sebagaimana dirumuskan oleh para 

ulama klasik memberikan ruang fleksibilitas kepada negara untuk menentukan 

bentuk sanksi berdasarkan kemaslahatan. Namun demikian, pemenjaraan anak 

tidak memiliki basis tekstual yang kuat dalam praktik hukum pidana Islam 

klasik dan hanya dapat dibenarkan secara kondisional sebagai bentuk ijtihad 

siyāsah shar‘iyyah dalam keadaan darurat. Pembenaran tersebut mensyaratkan 

terpenuhinya fungsi edukatif dan rehabilitatif. Apabila penjara justru menjadi 

sarana reproduksi kejahatan dan stigma sosial, maka praktik tersebut 

bertentangan dengan tujuan utama Maqāṣid al-Syarī‘ah, khususnya 

perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl). 

3. Penelitian ini juga menemukan adanya kesenjangan antara kerangka normatif 

dan praktik implementasi di lapangan. Meskipun UU SPPA telah menempatkan 

pemenjaraan sebagai upaya terakhir, dalam praktiknya sanksi penjara terhadap 

anak masih relatif tinggi dan belum sepenuhnya memenuhi standar ta’dīb yang 

ideal. Dalam konteks ini, sanksi alternatif seperti pelatihan kerja dan pelayanan 

masyarakat lebih selaras dengan spirit hukum Islam karena mampu 

menanamkan tanggung jawab sosial tanpa mencabut kemerdekaan anak dan 

merusak masa depannya. 

REKOMENDASI 

1. Hakim anak perlu mengoptimalkan penggunaan diskresi dalam menjatuhkan 

sanksi tindakan non-penjara atau pidana bersyarat dengan berlandaskan pada 

prinsip ta’ẓīr yang edukatif dan berorientasi pada maṣlaḥah anak. Pendekatan 

ini menjadi sangat relevan terutama dalam perkara yang tidak melibatkan 

kekerasan fisik berat atau ancaman serius terhadap keselamatan publik. 

2. Proses diversi perlu diperkuat melalui integrasi nilai-nilai religius secara lebih 

sistematis. Pelibatan tokoh agama atau pendidik spiritual secara formal dalam 

mekanisme diversi dapat memberikan dimensi pembinaan batiniah yang 

memperkuat kontrol internal anak, sehingga aspek ta’dīb tidak hanya bersifat 

eksternal, tetapi juga membentuk kesadaran moral yang berkelanjutan. 

3. Pemerintah perlu melakukan evaluasi menyeluruh terhadap keberadaan dan 

fungsi Lembaga Pembinaan Khusus Anak agar benar-benar terpisah dari 



Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 2012: 

Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 
 

13 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

lembaga pemasyarakatan dewasa serta dilengkapi dengan kurikulum 

pendidikan karakter, keterampilan, dan pembinaan psikososial yang memadai. 

Dengan demikian, apabila pemenjaraan terpaksa dilakukan, sanksi tersebut 

tetap memiliki nilai edukatif dan rehabilitatif, bukan sekadar bentuk isolasi fisik. 

4. Dalam kerangka pembaruan hukum pidana anak di masa mendatang, konsep 

tanggung jawab komunal keluarga sebagaimana dikenal dalam doktrin ‘āqilah 

dalam fiqh jinayah dapat dipertimbangkan sebagai inspirasi normatif. 

Penerapan tanggung jawab renteng keluarga dalam mekanisme restitusi atau 

ganti rugi berpotensi memperkuat peran keluarga dalam pengawasan dan 

pembinaan anak, sekaligus menyeimbangkan kepentingan korban, pelaku, dan 

masyarakat secara lebih adil dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

DAFTAR REFERENSI 
 
Al-Maqdisi, I. Q. (2006). Al-Mughni. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah. 

Al-Mawārdī. (1966). Al-Ahkam Al-Sulṭāniyyah. Beirut: Dār al-Fikr al-ʿArabī. 

Butarbutar, J. M. (2024). Penjatuhan Pidana Maksimal Terhadap Anak Berhadapan 

Hukum Ditinjau Dari Tujuan Hukum Pemidanaan Indonesia. JIHHP: Jurnal 

Ilmu Hukum, Humaniora dan Politik, 5(1). https://doi.org/10.38035/jihhp. 

Faqurais, Y. (2021). Efek Buruk Hukuman Penjara Pada Anak (Studi Kasus Di 

Lembaga Pemasyarakatan Khusus Anak Kelas II Bandar Lampung). 

Nusantara: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial, 8(2), 212–220. 

https://doi.org/10.31604/jips.v8i2.2021.212-220. 

Fauzi, R., Marpaung, W., & Prasetya, N. H. (2025). Restorative Justice Concept In 

Islam & Its Implementation In National Criminal Law From Islamic Legal 

Philosophy. Jurnal Akta, 12(1). 

https://dx.doi.org/10.30659/akta.v12i1.43727. 

Heliany, I., & Tjandrawinata, R. R. (2025). Reassessing Diversion And Restorative 

Justice In Indonesia’s Juvenile Criminal System: Legal Paradigms, Policy Gaps, 

And Implementation Challenges. Jurnal Akta, 12(4). 

Mafakhir, M. N. (2022). Pertanggungjawaban Pidana Anak Di Bawah Umur Dalam 

Kasus Pencurian (Perbandingan Hukum Islam Dan Hukum Positif). Al-

Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 4(1), 103–146. 

https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v4i1.2849. 

https://doi.org/10.38035/jihhp
https://doi.org/10.31604/jips.v8i2.2021.212-220
https://dx.doi.org/10.30659/akta.v12i1.43727
https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v4i1.2849


Sanksi Tindak Pidana Anak Perspektif Fiqh Jinayah dan UU No. 11 Tahun 

2012: Analisis Maṣlaḥah terhadap Sistem Peradilan Pidana Anak 

 

14 | 1st ICILEES 2024 

Theme-Inovations and Solution to share the Future of Basic Law,Economic and Education in The 
 Era of Society 5.0  

 

 

Rabbani, M. A., Muhshiy, R. A., Pasaribu, M. W. H., Ni’am, A., & Rosdiana. (2025). 

Criminal Liability Of Children In Indonesia: A Review Of Age Limits, 

Implementation Of Restorative Justice, And Its Relevance To Islamic Law. 

Journal of Legal and Cultural Analytics, 4(4), 1299–1314. 

https://doi.org/10.55927/jlca.v4i4.15609. 

Rabbani, N., & Wulandari, C. (2025). The Existence Of Victims In The 

Implementation Of Diversion In The Resolution Of Criminal Acts Committed 

By Children. PAMALI: Pattimura Magister Law Review, 5(2), 287–308. 

https://doi.org/10.47268/pamali.v5i2.2991. 

Setianingrum, W., & Bachri, S. (2022). Diversi Terhadap Anak Yang Berhadapan 

Dengan Hukum Perspektif Maslahah Mursalah. Sakina: Journal of Family 

Studies, 6(3). https://doi.org/10.18860/jfs.v6i3.2203 

Setiyanto, D. A. (2019). Maqasid As-Syariah Dalam Pandangan Al-Gazzali. Jurnal 

Ijtihad, 35(2). 

Subaki, A. (2025). Reinterpretasi Ḥifẓ An-Nasl Menurut At-Ṭāhir Bin ‘Āsyūr Dan 

Relevansinya Terhadap Konsep Ketahanan Keluarga. Qisthosia: Jurnal Syariah 

& Hukum, 6(1). 

Sya’idun. (2018). Sanksi Pidana Anak Dalam Perspektif Undang-Undang 

Pengadilan Anak Dan Hukum Islam. Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam & Sosial, 

12(1). https://doi.org/10.56997/almabsut.v12i1.288. 

Wahyuni, E. N., Aris, & Marlina, A. (2024). Diversi Bagi Anak Pelaku Tindak Pidana 

Narkotika Perspektif Fiqh Jinayah Dan Undang-Undang Sistem Peradilan 

Pidana Anak. Delictum: Jurnal Hukum Pidana Islam, 3(1), 87–112. 

https://doi.org/10.35905/delictum.v3i1.10949. 

 

https://doi.org/10.55927/jlca.v4i4.15609
https://doi.org/10.47268/pamali.v5i2.2991
https://doi.org/10.18860/jfs.v6i3.2203
https://doi.org/10.56997/almabsut.v12i1.288
https://doi.org/10.35905/delictum.v3i1.10949

