Alkhidmabh : Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat dan Kemitraan
Volume 4 Nomor 1 2026

P-ISSN: 2964-6375; E-ISSN: 2964-6383

DOI: https://doi.org/10.55606/ay.v6il

Available online at: https://ejurnalgarnain.stisng.ac.id/index.php/ALKHIDMAH

_ACCESS

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi
Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo

Imam Fahrurrozi!, Budi Sufyanto?, Zainal Arifin3

LSTAI Darul Ulum Banyuwangi, Indonesia
23 STAI Nurul Huda Kapongan, Indonesia
Ishema1705@gmail.com, budisufyanto@gmail.com, 3arifinstainh275@gmail.com

Alamat: JI. KH. Askandar Wringinputih Muncar Banyuwangi
Korespondensi penulis: shemal705@gmail.com

Abstract. This community service initiative aims to strengthen religious moderation through the
revitalization of reciting Ratibul Haddad among young Islamic students (santri) at the Kedungrejo
Village Musholla in Muncar District. The method employed is Participatory Action Research (PAR),
integrated with an Asset-Based Community Development (ABCD) approach, to optimize existing local
spiritual assets such as the ratiban tradition and the Nahdlatul Ulama institutional framework. The
program involved 28 santri in a series of activities, ranging from participatory observation,
collaborative planning, regular mentoring, to evaluative reflection. The results indicate significant
improvement in three key aspects: (1) Cognitive-Spiritual, reflected in enhanced reading ability and
comprehension of the meanings within Ratibul Haddad; (2) Affective-Emotional, characterized by the
growth of inner peace, discipline, and religious enthusiasm; and (3) Social-Communal, marked by
strengthened group cohesion and the musholla's enhanced role as a central hub for mentorship. This
activity successfully instilled a new, sustainable habit, supported by the establishment of peer educators
and the commitment of the musholla’s management. It is concluded that a participatory approach
based on local assets is effective not only for transferring religious knowledge but also as a concrete
strategy in building the foundations of religious moderation and the religious character of the younger
generation from an early age.

Keywords: Character, Moderation, Ratib al Haddad.

Abstrak. Pengabdian masyarakat ini bertujuan untuk memperkuat moderasi beragama melalui
revitalisasi pembacaan Ratibul Haddad di kalangan anak-anak santri di Musholla Desa Kedungrejo,
Kecamatan Muncar. Metode yang digunakan adalah Participatory Action Research (PAR) yang
diintegrasikan dengan pendekatan Asset-Based Community Development (ABCD), untuk
mengoptimalkan aset spiritual lokal yang telah ada seperti tradisi ratiban dan kelembagaan
Nahdlatul Ulama. Program ini melibatkan 28 santri dalam serangkaian kegiatan, mulai dari observasi
partisipatif, perencanaan bersama, pembinaan rutin, hingga refleksi evaluatif. Hasilnya
menunjukkan peningkatan signifikan pada tiga aspek: (1) Kognitif-Spiritual, berupa kemampuan
membaca dan pemahaman makna Ratibul Haddad; (2) Afektif-Emosional, ditandai dengan
tumbuhnya ketenangan batin, kedisiplinan, dan semangat keagamaan; serta (3) Sosial-Komunal,
yaitu menguatnya kohesi kelompok dan fungsi musholla sebagai sentra pembinaan. Kegiatan ini
berhasil menanamkan kebiasaan baru yang berkelanjutan, didukung oleh terbentuknya peer
educator dan komitmen pengurus musholla. Disimpulkan bahwa pendekatan partisipatif berbasis
aset lokal efektif tidak hanya untuk transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai strategi
konkret dalam membangun fondasi moderasi beragama dan karakter religius generasi muda sejak
dini.

Kata kunci: Karakter, Moderasi, Ratib al Haddad.

* Imam Fahrurrozi, shemal705@gmail.com



https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383
https://doi.org/10.55606/ay.v6i1
https://ejurnalqarnain.stisnq.ac.id/index.php/ALKHIDMAH
mailto:shema1705@gmail.com
mailto:shema1705@gmail.com
mailto:budisufyanto@gmail.com
mailto:arifinstainh275@gmail.com
mailto:shema1705@gmail.com

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo

PENDAHULUAN

Di Indonesia, praktik berzikir telah menjadi bagian integral dari kehidupan
spiritual umat Islam. Berbagai susunan zikir berkembang di tengah masyarakat,
salah satunya adalah Ratib al-Haddad (Maula et al., 2021), yang telah diamalkan
secara luas di pesantren, majelis taklim, dan komunitas muslim lainnya. Ratib ini
tidak hanya populer di tingkat nasional, tetapi juga dikenal di berbagai belahan
dunia. Zikir, secara umum, memiliki peran penting dalam menciptakan ketentraman
jiwa dan mendekatkan diri kepada Allah SWT. Secara etimologis, kata “ratib”
berasal dari bahasa Arab yang berarti "yang teratur”. Dalam konteks tasawuf, ratib
merujuk pada suatu rangkaian zikir yang disusun oleh seorang guru tarekat atau
ulama, untuk dibaca pada waktu-waktu tertentu sesuai dengan aturan yang

ditetapkan (Ilham Maulana, 2020).

Ratib al-Haddad adalah sebuah praktik sosial-keagamaan yang berisi
kumpulan ayat Al-Qur'an dan zikir pilihan yang disusun oleh ulama besar
bermazhab Syafi'i, Imam Abdullah bin Alawi Al-Haddad (Maula et al., 2021). Karya
ini telah mengakar kuat dalam tradisi keagamaan masyarakat Indonesia, yang
terlihat dari banyaknya komunitas yang secara rutin mengamalkannya. Substansi
dan susunan kalimat dalam Ratib al-Haddad memiliki kesamaan dengan ratib-ratib
lain seperti Ratib al-Attas dan Ratib al-Kubra, karena semuanya berlandaskan pada
sumber utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur'an dan Hadis Nabi Muhammad SAW.
Dengan demikian, mengamalkan Ratib al-Haddad juga berarti mengikuti sunnah
Rasulullah SAW. Para ulama sepakat bahwa semua bentuk zikir adalah baik dan

memberikan manfaat, selama dilakukan dengan istiqamah.

Zikir dan wirid memegang peranan krusial dalam pembinaan spiritual umat
[slam. Zikir memberikan pengaruh positif dalam membentuk sikap spiritual
(Zulfirman et al., 2025), khususnya dalam upaya membentuk karakter religius
generasi muda. Ratibul Haddad, dengan kandungan doa yang lengkap dan penuh
makna, merupakan sarana efektif untuk menanamkan nilai-nilai ketauhidan,
ketenangan batin, kedisiplinan, dan kedekatan spiritual. Sebagaimana dikemukakan

oleh Pratama dkk. (2022), praktik zikir Ratib al-Haddad terbukti memberikan

16 | . Alkhidmah Volume 4 Nomor 1 2026



p-issn: 2964-6375; e-issn: 2964-6383

pengaruh positif terhadap perkembangan kecerdasan spiritual dan emosional
individu.

Namun, berdasarkan observasi awal di lokasi pengabdian, yaitu musholla desa
kedungrejo, ditemukan bahwa amalan Ratibul Haddad belum dikenal dan belum
menjadi bagian dari budaya keagamaan harian anak-anak santri. Padahal, potensi
spiritual dan kebutuhan akan pembinaan akhlak sejak dini sangat besar. Kondisi ini
menjadi pendorong bagi tim pengabdi untuk menginisiasi program pengenalan dan
pembiasaan pembacaan Ratibul Haddad secara rutin. Program ini sejalan dengan
semangat pengabdian masyarakat yang bertujuan untuk meninggalkan warisan

amal jariyah yang berkelanjutan (Zamroni dkk., 2025).

Oleh karena itu, kegiatan pengabdian ini dirancang untuk mengisi celah
tersebut dengan memperkenalkan Ratibul Haddad sebagai media pembinaan
karakter. Melalui kegiatan ini, diharapkan dapat terbentuk kebiasaan positif
(habituation) dalam beribadah, sekaligus memperkuat fondasi spiritual anak-anak
santri sebagai generasi penerus yang religius, disiplin, dan mencintai nilai-nilai
ibadah. Sebagaimana ditegaskan dalam penelitian Khaerul dkk. (2022), pendekatan
partisipatif dalam pembinaan keagamaan efektif untuk meningkatkan kualitas dan
keberlanjutan suatu program di tingkat komunitas. Dengan demikian, inisiatif ini
tidak hanya sekadar aktivitas ritual, tetapi merupakan investasi spiritual jangka

panjang bagi pembentukan karakter santri di desa kedungrejo.
METODE PENELITIAN

Penelitian pengabdian masyarakat ini menggunakan pendekatan Participatory
Action Research (PAR) (Afwadzi, 2020) yang terintegrasi dengan kerangka Asset-
Based Community Development (ABCD). Metode ini dipilih karena sesuai dengan
tujuan program yang tidak hanya melakukan intervensi, tetapi juga
memberdayakan dan membangun  kemandirian @ komunitas = dengan
mengoptimalkan aset yang sudah dimiliki (Zamroni dkk., 2025). PAR merupakan
model penelitian yang berorientasi pada solusi dengan menghubungkan proses

riset secara langsung ke dalam aksi perubahan sosial. Esensinya, PAR adalah


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo

penelitian oleh, dengan, dan untuk masyarakat, sehingga masyarakat terlibat aktif

sebagai mitra, bukan sekadar objek penelitian (Afwadzi, 2020; Khaerul dkk., 2022).

Implementasi PAR dalam kegiatan ini mengikuti siklus sistematis. Tahap
pertama adalah observasi dan pemetaan aset di Desa Kedungrejo. Melalui survei
lapangan, wawancara informal, dan diskusi dengan tokoh masyarakat, tim
mengidentifikasi aset spiritual utama, yaitu tradisi keagamaan seperti ratiban dan
tahlilan, serta kehadiran organisasi Nahdlatul Ulama (NU) yang kuat. Aset ini
menjadi titik masuk strategis untuk memperkenalkan Ratibul Haddad sebagai
pengayaan dari tradisi yang ada. Tahap selanjutnya adalah perencanaan partisipatif,
dimana tim bersama pengurus musholla dan tokoh agama merancang bentuk

kegiatan, jadwal, dan materi pembinaan melalui Forum Group Discussion (FGD).

Tahap inti adalah aksi dan observasi partisipatif, berupa pelaksanaan
pembinaan rutin pembacaan Ratibul Haddad. Data dikumpulkan melalui teknik
observasi partisipan untuk melihat perkembangan kemampuan, antusiasme, dan
dinamika kelompok santri, serta dokumentasi visual kegiatan. Umpan balik dari
peserta dan masyarakat diperoleh secara terus-menerus melalui dialog informal.
Tahap akhir adalah refleksi bersama, dimana tim pengabdi dan perwakilan
komunitas melakukan evaluasi periodik untuk menilai efektivitas strategi,
mengidentifikasi kendala, dan menyempurnakan langkah aksi pada siklus
berikutnya (Khaerul dkk. 2022). Kombinasi PAR dan ABCD ini memastikan
program berbasis kebutuhan riil, menghargai kearifan lokal, dan menciptakan

fondasi yang kokoh untuk keberlanjutan pasca-intervensi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
HASIL IMPLEMENTASI PROGRAM

Program Pengabdian Kepada Masyarakat (PKM) dengan tajuk “Penguatan
Moderasi Beragama Masyarakat Melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad Dengan
Pendekatan Asset Based Community Development (ABCD)” yang dilaksanakan di
Desa Kedungrejo, Kecamatan Muncar, berhasil diimplementasikan sesuai dengan
siklus Participatory Action Research (PAR) yang telah dirancang. Pendekatan ABCD

menjadi kunci dalam mengidentifikasi aset spiritual yang telah ada, yaitu tradisi

18 | . Alkhidmah Volume 4 Nomor 1 2026



p-issn: 2964-6375; e-issn: 2964-6383

ratiban, untuk kemudian direvitalisasi dengan memasukkan pembacaan Ratibul

Haddad secara lebih terstruktur dan edukatif (Khaerul dkk., 2022).

Partisipasi aktif dari seluruh pemangku kepentingan menjadi faktor penentu
kesuksesan program. Dari tahap observasi hingga FGD, keterlibatan pengurus
musholla, orang tua santri, dan tokoh masyarakat Nahdlatul Ulama (NU) setempat
menciptakan rasa kepemilikan (sense of ownership) yang kuat terhadap program.
Hasil utama dari program ini adalah terintegrasinya pembacaan Ratibul Haddad ke
dalam rutinitas harian anak-anak santri di musholla. Sebanyak 28 santri (16 laki-

laki, 12 perempuan) yang tercantum dalam data di bawah ini berpartisipasi secara

aktif.

No. Nama Santri Jenis Kelamin
1. Ahmad Zaki Al Farizi Laki-Laki
2. Fatima Azzahra Aulia Perempuan
3. Muhammad Rayhan Maulana Laki-Laki
4. Salsabila Najwa Rahma Perempuan
5. Naufal Hadi Saputra Laki-Laki
6. Aisyah Humaira Nur Aini Perempuan
7. Muhammad Rafik Naufal Laki-Laki
8. Kanza Zahira Perempuan
9. Alif Baihaki Ramadhan Laki-Laki
10 Nisrina Fadillah Putra Laki-Laki
11. Muhammad Farhan Laki-Laki
12. Rayan Hidayatullah Laki-Laki
13. Muhammad [lham Laki-Laki
14. Fikrih Maulana Laki-Laki
15. Anisa Nur Hasanah Perempuan
16. Najwa Khoirunnisa Perempuan
18. Akbar Zidan Laki-Laki
19. Cintra Ayu Safitri Perempuan
20. Raka Prasetya Laki-Laki
21. Nayla Salsabila Perempuan
22. Rania Putri Perempuan
23. Ilham Kamil Laki-Laki
24. Rasyid Laki-Laki
25. Yusuh Alfatih Laki-Laki
26. Zafira Anindia Putri Perempuan
27. Irfan Ramadhani Laki-Laki
28. Muhammad Wildan Laki-Laki

Tabel 1. Nama-nama santri musholla Desa Kedungrejo


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo

Perubahan yang teramati dapat dikategorikan ke dalam tiga aspek utama:

1.

Aspek Kognitif dan Skill (Kemampuan)

Pada awal kegiatan, mayoritas santri tidak mengenal Ratibul Haddad. Melalui
metode pembinaan bertahap mulai dari pengenalan lafaz, pelafalan, tajwid
dasar, hingga hafalan terjadi peningkatan kemampuan yang signifikan. Dalam
kurun waktu pelaksanaan, santri tidak hanya mampu membaca dengan lancar,
tetapi juga mulai memahami makna dan konteks dari beberapa bagian doa
dalam ratib tersebut. Proses pembelajaran partisipatif ini sejalan dengan
temuan Zamroni dkk. (2025) bahwa revitalisasi ritual keagamaan dengan
pendampingan intensif mampu meningkatkan pemahaman komunitas terhadap

makna dari praktik yang dilakukan.
Aspek Afektif (Sikap dan Emosi)

Terjadi pergeseran sikap dari rasa canggung dan asing menjadi antusias dan
mencintai kegiatan zikir bersama. Suasana religius di musholla semakin terasa.
Santri menunjukkan kedisiplinan dalam kehadiran dan kekhusyukan selama
pembacaan. Praktik zikir berjamaah ini juga memperkuat ikatan sosial (social
bonding) antar sesama santri dan antara santri dengan para pembina. Pratama
dkk. (2022) menyebutkan bahwa dzikir Ratib al-Haddad dapat menstimulasi
kecerdasan emosional, yang terlihat dari meningkatnya kemampuan anak dalam
mengelola perasaan, menumbuhkan sikap sabar, dan menciptakan ketenangan

batin, yang juga diamati dalam kegiatan ini.
Aspek Psikomotorik (Kebiasaan)

Yang paling penting adalah terbentuknya sebuah kebiasaan (habit) baru. Ratibul
Haddad yang awalnya asing, berubah menjadi aktivitas harian yang ditunggu-
tunggu. Pembacaan rutin setiap ba'da Maghrib atau Isya' berhasil menciptakan
ritme spiritual baru di lingkungan musholla. Hal ini mencerminkan keberhasilan
pendekatan PAR dalam menciptakan perubahan sosial berbasis aksi

berkelanjutan (Afwadzi, 2020).

PEMBAHASAN

20

. Alkhidmah Volume 4 Nomor 1 2026



p-issn: 2964-6375; e-issn: 2964-6383

Revitalisasi Spiritual sebagai Pondasi Moderasi Beragama

Program ini tidak hanya berhenti pada aspek ritualistik, tetapi berhasil
mengaitkan praktik spiritual dengan tujuan yang lebih luas, yaitu penguatan
moderasi beragama. Konsep moderasi beragama di sini diartikan sebagai
penguatan praktik keagamaan yang substantif, mendalam, dan menumbuhkan
akhlak mulia, sehingga dapat menjadi benteng terhadap pemahaman yang

dangkal dan ekstrem (Zamroni dkk., 2025).

Pertama, program ini berhasil merevitalisasi aset spiritual lokal Desa
Kedungrejo yang telah memiliki modal sosial keagamaan yang kuat, berupa
tradisi ratiban dan organisasi NU. Pendekatan ABCD yang digunakan tidak
datang dengan "program baru" yang asing, tetapi justru menguatkan dan
memperkaya tradisi yang ada dengan menambahkan muatan edukatif dan
pembinaan karakter melalui Ratibul Haddad. Strategi ini efektif karena diterima
masyarakat bukan sebagai intervensi, tetapi sebagai pengembangan dari

kearifan lokal yang telah hidup (Khaerul dkk., 2022).

Kedua, fokus pada pembinaan anak-anak merupakan strategi jangka
panjang untuk membangun karakter religius yang yang tidak hanya baik dalam
interaksi sosial, tetapi juga dalam hubungan mereka dengan Tuhan dan
lingkungan sekitarnya (Wardatul Janah et al., 2024). Masa kanak-kanak adalah
periode kritis dalam pembentukan nilai-nilai dasar. Dengan membiasakan
mereka pada praktik zikir yang sarat dengan nilai ketauhidan, cinta Rasul, dan
akhlak terpuji seperti yang terkandung dalam Ratibul Haddad, maka fondasi
spiritual mereka akan menjadi kokoh. Seperti disinggung dalam latar belakang,
pembiasaan sejak dini ini diharapkan menjadi pondasi generasi yang tidak
hanya taat ritual, tetapi juga memiliki ketenangan batin dan kedalaman spiritual
(Pratama dkk., 2022). Generasi dengan fondasi seperti ini cenderung lebih
tangguh terhadap pengaruh paham-paham keagamaan yang bersifat radikal dan

eksklusif.

Ketiga, kegiatan ini memperkuat peran musholla sebagai sentra

pembinaan komunitas. Musholla tidak hanya berfungsi sebagai tempat salat,


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo

tetapi berevolusi menjadi laboratorium spiritual tempat nilai-nilai
kebersamaan, disiplin, dan cinta ilmu agama ditumbuhkan. Musholla juga
berfungsi sebagai ruang edukasi nonformal yang mendukung pengembangan
karakter (Wulandari et al, 2025). Proses pembacaan bersama (jama’ah)
menekankan nilai kolektivitas dan kesetaraan di hadapan Allah, yang
merupakan nilai inti dari moderasi beragama. Hasil observasi menunjukkan
bahwa kegiatan ini juga menarik perhatian orang tua dan masyarakat sekitar,

sehingga secara tidak langsung juga melakukan edukasi kepada keluarga santri.

Keempat, dari sisi metodologi, kesuksesan program ini membuktikan
efektivitas Participatory Action Research (PAR) dalam program pengabdian
berbasis keagamaan. Siklus PAR yang meliputi perencanaan partisipatif, aksi,
observasi, dan refleksi memungkinkan program tetap lincah dan responsif
terhadap kondisi di lapangan. Misalnya, ketika ditemui kendala semangat yang
naik-turun pada beberapa santri, tim pengabdi segera melakukan pendekatan
personal dan memodifikasi metode pengajaran menjadi lebih menyenangkan.
Refleksi bersama dengan pengurus musholla dilakukan secara rutin untuk
mengevaluasi perkembangan dan menyusun strategi berikutnya. Model seperti
ini, sebagaimana diimplementasikan Khaerul dkk. (2022) dalam pembinaan
TPQ, terbukti menciptakan keberlanjutan karena komunitas merasa menjadi

subjek, bukan sekadar objek program.

Jejak Keberlanjutan dan Warisan Spiritual

22

Tantangan terbesar dari setiap program pengabdian adalah memastikan
keberlanjutannya setelah kepergian para pengabdi. Dalam konteks ini, tim telah

menanamkan beberapa modal untuk keberlanjutan:
a. Kapasitas Lokal

Beberapa santri senior yang cepat menangkap materi telah dilatih
untuk menjadi assistant atau pendamping bagi santri junior. Mereka

diharapkan dapat menjadi peer educator yang menjaga ritme kegiatan.

b. Dokumentasi dan Bahan Ajar

. Alkhidmah Volume 4 Nomor 1 2026



p-issn: 2964-6375; e-issn: 2964-6383

Buku Ratibul Haddad yang telah direvitalisasi (dilengkapi panduan
pelafalan dan penjelasan makna sederhana) diserahkan secara resmi kepada
pengurus musholla. Hal ini memastikan bahwa sumber belajar tetap

tersedia.
c. Komitmen Komunitas

Melalui FGD penutup, telah dibangun komitmen bersama antara
pengurus musholla, orang tua, dan tokoh masyarakat untuk menjadikan
pembacaan Ratibul Haddad sebagai program tetap musholla. Integrasi
kegiatan ini dengan kalender kegiatan organisasi pemuda NU setempat juga

sedang diupayakan.

Secara keseluruhan, program ini telah menunjukkan bahwa
penguatan moderasi beragama dapat dilakukan melalui pendekatan
kultural-edukatif yang menyentuh aspek spiritual dan emosional
masyarakat, khususnya generasi muda. Ratibul Haddad, sebagai sebuah
kekayaan khazanah Islam Nusantara, telah berhasil difungsikan bukan hanya
sebagai amalan pribadi, tetapi sebagai alat untuk membangun komunitas
yang religius, harmonis, dan berkarakter. Warisan yang ditinggalkan bukan
hanya sebuah rutinitas bacaan, tetapi suatu eco-system spiritual kecil di
musholla desa yang diharapkan terus tumbuh dan memberi keteduhan bagi

generasi berikutnya.

KESIMPULAN DAN SARAN

Berdasarkan pelaksanaan program pengabdian masyarakat dengan tajuk
"Penguatan Moderasi Beragama melalui Revitalisasi Ratibul Haddad" di Desa
Landangan, dapat disimpulkan bahwa kegiatan ini telah berhasil mencapai tujuan
utamanya. Program yang mengintegrasikan pendekatan Participatory Action
Research (PAR) dan Asset-Based Community Development (ABCD)ini berhasil
mengubah pembacaan Ratibul Haddad dari sebuah amalan yang asing
menjadi rutinitas spiritual yang hidup dan diterima secara partisipatif oleh anak-

anak santri serta komunitas musholla.


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo

Dampak nyatayang teramati meliputi tiga dimensi utama: (1) Dimensi
Spiritual-Individu, ditandai dengan peningkatan kemampuan literasi keagamaan,
kecakapan membaca ratib, serta tumbuhnya kedisiplinan dan ketenangan batin
pada santri; (2) Dimensi Sosial-Komunal, berupa penguatan kohesi sosial melalui
kegiatan dzikir berjamaah dan revitalisasi peran musholla sebagai pusat pembinaan
karakter; serta (3)Dimensi Keberlanjutan, dengan terciptanya sense of
ownership komunitas, kapasitas lokal (peer educator), dan dokumentasi bahan ajar
yang dapat digunakan pasca-keberangkatan tim pengabdi. Program ini telah
membuktikan bahwa pendekatan yang berbasis pada aset lokal dan melibatkan
masyarakat secara aktif merupakan strategi efektif untuk menanamkan nilai-nilai

moderasi beragama secara substantif, dari tingkat akar rumput.

DAFTAR REFERENSI

[lham Maulana, “Makna Pembacaan Ayat-Ayat Al-Qur’an Dalam Rutinan Ratib Al-
Haddad (Studi Kasus Di Pondok Pesantren Tarbiyatul Islam Al-Falah JI. Bima
No.2 Dsn. Ngemplak, Kel. Dukuh, Kec. Sidomukti, Kota Salatiga)” (IAIN Salatiga,
2020).

Khaerul, K. U, Asisah, N. Muttaqin, Z., Anam, M. M., & Aziza, R. R. (2022).
Peningkatan kualitas taman pendidikan Al-Qur'an (TPQ) melalui metode
participatory action research (PAR). Jurnal Pendidikan Dan Pengabdian
Masyarakat, 5(4), 411-416.

Maula, N., Izzati, D., Fahmi, N.,, & Ramdani, A. (2021). PENERAPAN PRINSIP
SOSIOLOGI PENGETAHUAN DALAM TRADISI PEMBACAAN DZIKIR RATIB AL-
HADDAD (STUDI LIVING QUR'AN DI PPTI AL-FALAH SALATIGA). AL-WAJID:
JURNAL ILMU AL-QURAN DAN TAFSIR, 2(2), 467-487.
https://doi.org/10.30863/ALWAJID.V212.2282

Pratama, A. K., Hartati, H., & Hasyim, A. F. (2022). Pengaruh Dzikir Ratib Al- Haddad
Terhadap Kecerdasan Spiritual Dan Emosional (Living Hadis Di Desa Nanggela
Kab. Kuningan). Jurnal Studi Hadis Nusantara, 4(2), 115- 124.

Wardatul Janah, S., MAULIDIN STIT Bustanul, S., & Lampung Tengah, U. (2024).
STRATEGI SEKOLAH DALAM MEMBENTUK KARAKTER RELIGIUS PADA
ANAK USIA DINI: STUDI DI PAUD LASKAR PELANGI SRIKATON. EDUKIDS :
Jurnal Inovasi Pendidikan Anak Usia Dini, 4(2), 69-79.
https://doi.org/10.51878/EDUKIDS.V412.4201

Waulandari, S., Yusuf, A., Fachrudin Yusuf, W., Sentral Musholla Dalam Internalisasi
Nilai-Nilai Pendidikan Islam, P., Langgar Menara Hijau Kecamatan Wonorejo
Pasuruan, S. & Penelitian Ilmu Sosial Dan Keagamaan, J. (2025). PERAN

24 | Alkhidmah Volume 4 Nomor 1 2026



p-issn: 2964-6375; e-issn: 2964-6383

SENTRAL MUSHOLLA DALAM INTERNALISASI NILAI-NILAI PENDIDIKAN
ISLAM. NUANSA: Jurnal Penelitian Ilmu Sosial Dan Keagamaan Islam, 22(1),
61-76. https://doi.org/10.19105/NUANSA.V2211.19326

Zamroni, A. Basyar, A, & Amyadi, A. (2025). Penguatan budaya lokal pada
masyarakat Desa Kalianan Krucil melalui revitalisasi kegiatan rotibul haddad.
SUSTAIN: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(1), 26-34.

Zulfirman, R., Remiswal, R, & Khadijah, K. (2025). Evaluasi Praktik Zikir melalui
Observasi dan Wawancara di MTs Darul Arafah Raya. MUDABBIR Journal
Research and Education Studies, 5(2), 25-33.
https://doi.org/10.56832/MUDABBIR.V512.1070


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383

