
 
Alkhidmah : Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat dan Kemitraan 

Volume 4 Nomor 1 2026 
P-ISSN: 2964-6375; E-ISSN: 2964-6383 

DOI: https://doi.org/10.55606/ay.v6i1  
Available online at: https://ejurnalqarnain.stisnq.ac.id/index.php/ALKHIDMAH   

 

 
 

* Imam Fahrurrozi, shema1705@gmail.com  
 

 

 

 

 

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi 
Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo 

 
Imam Fahrurrozi1, Budi Sufyanto2, Zainal Arifin3 

1 STAI Darul Ulum Banyuwangi, Indonesia 
2,3 STAI Nurul Huda Kapongan, Indonesia 

1shema1705@gmail.com, 2budisufyanto@gmail.com, 3arifinstainh275@gmail.com 

 
Alamat: Jl. KH. Askandar Wringinputih Muncar Banyuwangi 

Korespondensi penulis: shema1705@gmail.com  

 
Abstract. This community service initiative aims to strengthen religious moderation through the 
revitalization of reciting Ratibul Haddad among young Islamic students (santri) at the Kedungrejo 
Village Musholla in Muncar District. The method employed is Participatory Action Research (PAR), 
integrated with an Asset-Based Community Development (ABCD) approach, to optimize existing local 
spiritual assets such as the ratiban tradition and the Nahdlatul Ulama institutional framework. The 
program involved 28 santri in a series of activities, ranging from participatory observation, 
collaborative planning, regular mentoring, to evaluative reflection. The results indicate significant 
improvement in three key aspects: (1) Cognitive-Spiritual, reflected in enhanced reading ability and 
comprehension of the meanings within Ratibul Haddad; (2) Affective-Emotional, characterized by the 
growth of inner peace, discipline, and religious enthusiasm; and (3) Social-Communal, marked by 
strengthened group cohesion and the musholla's enhanced role as a central hub for mentorship. This 
activity successfully instilled a new, sustainable habit, supported by the establishment of peer educators 
and the commitment of the musholla's management. It is concluded that a participatory approach 
based on local assets is effective not only for transferring religious knowledge but also as a concrete 
strategy in building the foundations of religious moderation and the religious character of the younger 
generation from an early age. 
  

Keywords: Character, Moderation, Ratib al Haddad. 

 
Abstrak. Pengabdian masyarakat ini bertujuan untuk memperkuat moderasi beragama melalui 
revitalisasi pembacaan Ratibul Haddad di kalangan anak-anak santri di Musholla Desa Kedungrejo, 
Kecamatan Muncar. Metode yang digunakan adalah Participatory Action Research (PAR)  yang 
diintegrasikan dengan pendekatan Asset-Based Community Development (ABCD), untuk 
mengoptimalkan aset spiritual lokal yang telah ada seperti tradisi ratiban dan kelembagaan 
Nahdlatul Ulama. Program ini melibatkan 28 santri dalam serangkaian kegiatan, mulai dari observasi 
partisipatif, perencanaan bersama, pembinaan rutin, hingga refleksi evaluatif. Hasilnya 
menunjukkan peningkatan signifikan pada tiga aspek: (1) Kognitif-Spiritual, berupa kemampuan 
membaca dan pemahaman makna Ratibul Haddad; (2) Afektif-Emosional, ditandai dengan 
tumbuhnya ketenangan batin, kedisiplinan, dan semangat keagamaan; serta (3) Sosial-Komunal, 
yaitu menguatnya kohesi kelompok dan fungsi musholla sebagai sentra pembinaan. Kegiatan ini 
berhasil menanamkan kebiasaan baru yang berkelanjutan, didukung oleh terbentuknya peer 
educator dan komitmen pengurus musholla. Disimpulkan bahwa pendekatan partisipatif berbasis 
aset lokal efektif tidak hanya untuk transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai strategi 
konkret dalam membangun fondasi moderasi beragama dan karakter religius generasi muda sejak 
dini. 
 

Kata kunci: Karakter, Moderasi, Ratib al Haddad. 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383
https://doi.org/10.55606/ay.v6i1
https://ejurnalqarnain.stisnq.ac.id/index.php/ALKHIDMAH
mailto:shema1705@gmail.com
mailto:shema1705@gmail.com
mailto:budisufyanto@gmail.com
mailto:arifinstainh275@gmail.com
mailto:shema1705@gmail.com


 

 

 

 

   

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo 

16        Alkhidmah Volume 4 Nomor 1 2026 
 
 
 
 

PENDAHULUAN 

Di Indonesia, praktik berzikir telah menjadi bagian integral dari kehidupan 

spiritual umat Islam. Berbagai susunan zikir berkembang di tengah masyarakat, 

salah satunya adalah Ratib al-Haddad (Maula et al., 2021), yang telah diamalkan 

secara luas di pesantren, majelis taklim, dan komunitas muslim lainnya. Ratib ini 

tidak hanya populer di tingkat nasional, tetapi juga dikenal di berbagai belahan 

dunia. Zikir, secara umum, memiliki peran penting dalam menciptakan ketentraman 

jiwa dan mendekatkan diri kepada Allah SWT. Secara etimologis, kata “ratib” 

berasal dari bahasa Arab yang berarti "yang teratur". Dalam konteks tasawuf, ratib 

merujuk pada suatu rangkaian zikir yang disusun oleh seorang guru tarekat atau 

ulama, untuk dibaca pada waktu-waktu tertentu sesuai dengan aturan yang 

ditetapkan (Ilham Maulana, 2020). 

Ratib al-Haddad adalah sebuah praktik sosial-keagamaan yang berisi 

kumpulan ayat Al-Qur'an dan zikir pilihan yang disusun oleh ulama besar 

bermazhab Syafi'i, Imam Abdullah bin Alawi Al-Haddad (Maula et al., 2021). Karya 

ini telah mengakar kuat dalam tradisi keagamaan masyarakat Indonesia, yang 

terlihat dari banyaknya komunitas yang secara rutin mengamalkannya. Substansi 

dan susunan kalimat dalam Ratib al-Haddad memiliki kesamaan dengan ratib-ratib 

lain seperti Ratib al-Attas dan Ratib al-Kubra, karena semuanya berlandaskan pada 

sumber utama ajaran Islam, yaitu Al-Qur'an dan Hadis Nabi Muhammad SAW. 

Dengan demikian, mengamalkan Ratib al-Haddad juga berarti mengikuti sunnah 

Rasulullah SAW. Para ulama sepakat bahwa semua bentuk zikir adalah baik dan 

memberikan manfaat, selama dilakukan dengan istiqamah. 

Zikir dan wirid memegang peranan krusial dalam pembinaan spiritual umat 

Islam. Zikir memberikan pengaruh positif dalam membentuk sikap spiritual 

(Zulfirman et al., 2025), khususnya dalam upaya membentuk karakter religius 

generasi muda. Ratibul Haddad, dengan kandungan doa yang lengkap dan penuh 

makna, merupakan sarana efektif untuk menanamkan nilai-nilai ketauhidan, 

ketenangan batin, kedisiplinan, dan kedekatan spiritual. Sebagaimana dikemukakan 

oleh Pratama dkk. (2022), praktik zikir Ratib al-Haddad terbukti memberikan 



 
 
 
 

p-issn: 2964-6375; e-issn: 2964-6383 
 

pengaruh positif terhadap perkembangan kecerdasan spiritual dan emosional 

individu. 

Namun, berdasarkan observasi awal di lokasi pengabdian, yaitu musholla desa 

kedungrejo, ditemukan bahwa amalan Ratibul Haddad belum dikenal dan belum 

menjadi bagian dari budaya keagamaan harian anak-anak santri. Padahal, potensi 

spiritual dan kebutuhan akan pembinaan akhlak sejak dini sangat besar. Kondisi ini 

menjadi pendorong bagi tim pengabdi untuk menginisiasi program pengenalan dan 

pembiasaan pembacaan Ratibul Haddad secara rutin. Program ini sejalan dengan 

semangat pengabdian masyarakat yang bertujuan untuk meninggalkan warisan 

amal jariyah yang berkelanjutan (Zamroni dkk., 2025). 

Oleh karena itu, kegiatan pengabdian ini dirancang untuk mengisi celah 

tersebut dengan memperkenalkan Ratibul Haddad sebagai media pembinaan 

karakter. Melalui kegiatan ini, diharapkan dapat terbentuk kebiasaan positif 

(habituation) dalam beribadah, sekaligus memperkuat fondasi spiritual anak-anak 

santri sebagai generasi penerus yang religius, disiplin, dan mencintai nilai-nilai 

ibadah. Sebagaimana ditegaskan dalam penelitian Khaerul dkk. (2022), pendekatan 

partisipatif dalam pembinaan keagamaan efektif untuk meningkatkan kualitas dan 

keberlanjutan suatu program di tingkat komunitas. Dengan demikian, inisiatif ini 

tidak hanya sekadar aktivitas ritual, tetapi merupakan investasi spiritual jangka 

panjang bagi pembentukan karakter santri di desa kedungrejo.  

METODE PENELITIAN 

Penelitian pengabdian masyarakat ini menggunakan pendekatan Participatory 

Action Research (PAR) (Afwadzi, 2020) yang terintegrasi dengan kerangka Asset-

Based Community Development (ABCD). Metode ini dipilih karena sesuai dengan 

tujuan program yang tidak hanya melakukan intervensi, tetapi juga 

memberdayakan dan membangun kemandirian komunitas dengan 

mengoptimalkan aset yang sudah dimiliki (Zamroni dkk., 2025). PAR merupakan 

model penelitian yang berorientasi pada solusi dengan menghubungkan proses 

riset secara langsung ke dalam aksi perubahan sosial. Esensinya, PAR adalah 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383


 

 

 

 

   

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo 

18        Alkhidmah Volume 4 Nomor 1 2026 
 
 
 
 

penelitian oleh, dengan, dan untuk masyarakat, sehingga masyarakat terlibat aktif 

sebagai mitra, bukan sekadar objek penelitian (Afwadzi, 2020; Khaerul dkk., 2022). 

Implementasi PAR dalam kegiatan ini mengikuti siklus sistematis. Tahap 

pertama adalah observasi dan pemetaan aset di Desa Kedungrejo. Melalui survei 

lapangan, wawancara informal, dan diskusi dengan tokoh masyarakat, tim 

mengidentifikasi aset spiritual utama, yaitu tradisi keagamaan seperti ratiban dan 

tahlilan, serta kehadiran organisasi Nahdlatul Ulama (NU) yang kuat. Aset ini 

menjadi titik masuk strategis untuk memperkenalkan Ratibul Haddad sebagai 

pengayaan dari tradisi yang ada. Tahap selanjutnya adalah perencanaan partisipatif, 

dimana tim bersama pengurus musholla dan tokoh agama merancang bentuk 

kegiatan, jadwal, dan materi pembinaan melalui Forum Group Discussion (FGD). 

Tahap inti adalah aksi dan observasi partisipatif, berupa pelaksanaan 

pembinaan rutin pembacaan Ratibul Haddad. Data dikumpulkan melalui teknik 

observasi partisipan untuk melihat perkembangan kemampuan, antusiasme, dan 

dinamika kelompok santri, serta dokumentasi visual kegiatan. Umpan balik dari 

peserta dan masyarakat diperoleh secara terus-menerus melalui dialog informal. 

Tahap akhir adalah refleksi bersama, dimana tim pengabdi dan perwakilan 

komunitas melakukan evaluasi periodik untuk menilai efektivitas strategi, 

mengidentifikasi kendala, dan menyempurnakan langkah aksi pada siklus 

berikutnya (Khaerul dkk., 2022). Kombinasi PAR dan ABCD ini memastikan 

program berbasis kebutuhan riil, menghargai kearifan lokal, dan menciptakan 

fondasi yang kokoh untuk keberlanjutan pasca-intervensi.  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

HASIL IMPLEMENTASI PROGRAM 

Program Pengabdian Kepada Masyarakat (PKM) dengan tajuk “Penguatan 

Moderasi Beragama Masyarakat Melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad Dengan 

Pendekatan Asset Based Community Development (ABCD)” yang dilaksanakan di 

Desa Kedungrejo, Kecamatan Muncar, berhasil diimplementasikan sesuai dengan 

siklus Participatory Action Research (PAR) yang telah dirancang. Pendekatan ABCD 

menjadi kunci dalam mengidentifikasi aset spiritual yang telah ada, yaitu tradisi 



 
 
 
 

p-issn: 2964-6375; e-issn: 2964-6383 
 

ratiban, untuk kemudian direvitalisasi dengan memasukkan pembacaan Ratibul 

Haddad secara lebih terstruktur dan edukatif (Khaerul dkk., 2022). 

Partisipasi aktif dari seluruh pemangku kepentingan menjadi faktor penentu 

kesuksesan program. Dari tahap observasi hingga FGD, keterlibatan pengurus 

musholla, orang tua santri, dan tokoh masyarakat Nahdlatul Ulama (NU) setempat 

menciptakan rasa kepemilikan (sense of ownership) yang kuat terhadap program. 

Hasil utama dari program ini adalah terintegrasinya pembacaan Ratibul Haddad ke 

dalam rutinitas harian anak-anak santri di musholla. Sebanyak 28 santri (16 laki-

laki, 12 perempuan) yang tercantum dalam data di bawah ini berpartisipasi secara 

aktif. 

 

  

No. Nama Santri Jenis Kelamin 

1. Ahmad Zaki Al Farizi Laki-Laki 
2. Fatima Azzahra Aulia Perempuan 

3. Muhammad Rayhan Maulana Laki-Laki 
4. Salsabila Najwa Rahma Perempuan 

5. Naufal Hadi Saputra Laki-Laki 
6. Aisyah Humaira Nur Aini Perempuan 

7. Muhammad Rafik Naufal Laki-Laki 
8. Kanza Zahira Perempuan 

9. Alif Baihaki Ramadhan Laki-Laki 
10 Nisrina Fadillah Putra Laki-Laki 
11. Muhammad Farhan Laki-Laki 
12. Rayan Hidayatullah Laki-Laki 
13. Muhammad Ilham Laki-Laki 
14. Fikrih Maulana Laki-Laki 
15. Anisa Nur Hasanah Perempuan 

16. Najwa Khoirunnisa Perempuan 

18. Akbar Zidan Laki-Laki 
19. Cintra Ayu Safitri Perempuan 

20. Raka Prasetya Laki-Laki 
21. Nayla Salsabila Perempuan 

22. Rania Putri Perempuan 

23. Ilham Kamil Laki-Laki 
24. Rasyid Laki-Laki 
25. Yusuh Alfatih Laki-Laki 
26. Zafira Anindia Putri Perempuan 

27. Irfan Ramadhani Laki-Laki 
28. Muhammad Wildan Laki-Laki 

Tabel 1. Nama-nama santri musholla Desa Kedungrejo 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383


 

 

 

 

   

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo 

20        Alkhidmah Volume 4 Nomor 1 2026 
 
 
 
 

Perubahan yang teramati dapat dikategorikan ke dalam tiga aspek utama: 

1. Aspek Kognitif dan Skill (Kemampuan) 

Pada awal kegiatan, mayoritas santri tidak mengenal Ratibul Haddad. Melalui 

metode pembinaan bertahap mulai dari pengenalan lafaz, pelafalan, tajwid 

dasar, hingga hafalan terjadi peningkatan kemampuan yang signifikan. Dalam 

kurun waktu pelaksanaan, santri tidak hanya mampu membaca dengan lancar, 

tetapi juga mulai memahami makna dan konteks dari beberapa bagian doa 

dalam ratib tersebut. Proses pembelajaran partisipatif ini sejalan dengan 

temuan Zamroni dkk. (2025) bahwa revitalisasi ritual keagamaan dengan 

pendampingan intensif mampu meningkatkan pemahaman komunitas terhadap 

makna dari praktik yang dilakukan. 

2. Aspek Afektif (Sikap dan Emosi) 

Terjadi pergeseran sikap dari rasa canggung dan asing menjadi antusias dan 

mencintai kegiatan zikir bersama. Suasana religius di musholla semakin terasa. 

Santri menunjukkan kedisiplinan dalam kehadiran dan kekhusyukan selama 

pembacaan. Praktik zikir berjamaah ini juga memperkuat ikatan sosial (social 

bonding) antar sesama santri dan antara santri dengan para pembina. Pratama 

dkk. (2022) menyebutkan bahwa dzikir Ratib al-Haddad dapat menstimulasi 

kecerdasan emosional, yang terlihat dari meningkatnya kemampuan anak dalam 

mengelola perasaan, menumbuhkan sikap sabar, dan menciptakan ketenangan 

batin, yang juga diamati dalam kegiatan ini. 

3. Aspek Psikomotorik (Kebiasaan) 

Yang paling penting adalah terbentuknya sebuah kebiasaan (habit) baru. Ratibul 

Haddad yang awalnya asing, berubah menjadi aktivitas harian yang ditunggu-

tunggu. Pembacaan rutin setiap ba'da Maghrib atau Isya' berhasil menciptakan 

ritme spiritual baru di lingkungan musholla. Hal ini mencerminkan keberhasilan 

pendekatan PAR dalam menciptakan perubahan sosial berbasis aksi 

berkelanjutan (Afwadzi, 2020). 

PEMBAHASAN 



 
 
 
 

p-issn: 2964-6375; e-issn: 2964-6383 
 

Revitalisasi Spiritual sebagai Pondasi Moderasi Beragama 

Program ini tidak hanya berhenti pada aspek ritualistik, tetapi berhasil 

mengaitkan praktik spiritual dengan tujuan yang lebih luas, yaitu penguatan 

moderasi beragama. Konsep moderasi beragama di sini diartikan sebagai 

penguatan praktik keagamaan yang substantif, mendalam, dan menumbuhkan 

akhlak mulia, sehingga dapat menjadi benteng terhadap pemahaman yang 

dangkal dan ekstrem (Zamroni dkk., 2025). 

Pertama, program ini berhasil merevitalisasi aset spiritual lokal Desa 

Kedungrejo yang telah memiliki modal sosial keagamaan yang kuat, berupa 

tradisi ratiban dan organisasi NU. Pendekatan ABCD yang digunakan tidak 

datang dengan "program baru" yang asing, tetapi justru menguatkan dan 

memperkaya tradisi yang ada dengan menambahkan muatan edukatif dan 

pembinaan karakter melalui Ratibul Haddad. Strategi ini efektif karena diterima 

masyarakat bukan sebagai intervensi, tetapi sebagai pengembangan dari 

kearifan lokal yang telah hidup (Khaerul dkk., 2022). 

Kedua, fokus pada pembinaan anak-anak merupakan strategi jangka 

panjang untuk membangun karakter religius yang yang tidak hanya baik dalam 

interaksi sosial, tetapi juga dalam hubungan mereka dengan Tuhan dan 

lingkungan sekitarnya (Wardatul Janah et al., 2024). Masa kanak-kanak adalah 

periode kritis dalam pembentukan nilai-nilai dasar. Dengan membiasakan 

mereka pada praktik zikir yang sarat dengan nilai ketauhidan, cinta Rasul, dan 

akhlak terpuji seperti yang terkandung dalam Ratibul Haddad, maka fondasi 

spiritual mereka akan menjadi kokoh. Seperti disinggung dalam latar belakang, 

pembiasaan sejak dini ini diharapkan menjadi pondasi generasi yang tidak 

hanya taat ritual, tetapi juga memiliki ketenangan batin dan kedalaman spiritual 

(Pratama dkk., 2022). Generasi dengan fondasi seperti ini cenderung lebih 

tangguh terhadap pengaruh paham-paham keagamaan yang bersifat radikal dan 

eksklusif. 

Ketiga, kegiatan ini memperkuat peran musholla sebagai sentra 

pembinaan komunitas. Musholla tidak hanya berfungsi sebagai tempat salat, 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383


 

 

 

 

   

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo 

22        Alkhidmah Volume 4 Nomor 1 2026 
 
 
 
 

tetapi berevolusi menjadi laboratorium spiritual tempat nilai-nilai 

kebersamaan, disiplin, dan cinta ilmu agama ditumbuhkan. Musholla juga 

berfungsi sebagai ruang edukasi nonformal yang mendukung pengembangan 

karakter (Wulandari et al., 2025). Proses pembacaan bersama (jama’ah) 

menekankan nilai kolektivitas dan kesetaraan di hadapan Allah, yang 

merupakan nilai inti dari moderasi beragama. Hasil observasi menunjukkan 

bahwa kegiatan ini juga menarik perhatian orang tua dan masyarakat sekitar, 

sehingga secara tidak langsung juga melakukan edukasi kepada keluarga santri. 

Keempat, dari sisi metodologi, kesuksesan program ini membuktikan 

efektivitas Participatory Action Research (PAR) dalam program pengabdian 

berbasis keagamaan. Siklus PAR yang meliputi perencanaan partisipatif, aksi, 

observasi, dan refleksi memungkinkan program tetap lincah dan responsif 

terhadap kondisi di lapangan. Misalnya, ketika ditemui kendala semangat yang 

naik-turun pada beberapa santri, tim pengabdi segera melakukan pendekatan 

personal dan memodifikasi metode pengajaran menjadi lebih menyenangkan. 

Refleksi bersama dengan pengurus musholla dilakukan secara rutin untuk 

mengevaluasi perkembangan dan menyusun strategi berikutnya. Model seperti 

ini, sebagaimana diimplementasikan Khaerul dkk. (2022) dalam pembinaan 

TPQ, terbukti menciptakan keberlanjutan karena komunitas merasa menjadi 

subjek, bukan sekadar objek program. 

Jejak Keberlanjutan dan Warisan Spiritual 

Tantangan terbesar dari setiap program pengabdian adalah memastikan 

keberlanjutannya setelah kepergian para pengabdi. Dalam konteks ini, tim telah 

menanamkan beberapa modal untuk keberlanjutan: 

a. Kapasitas Lokal 

Beberapa santri senior yang cepat menangkap materi telah dilatih 

untuk menjadi assistant atau pendamping bagi santri junior. Mereka 

diharapkan dapat menjadi peer educator yang menjaga ritme kegiatan. 

b. Dokumentasi dan Bahan Ajar 



 
 
 
 

p-issn: 2964-6375; e-issn: 2964-6383 
 

Buku Ratibul Haddad yang telah direvitalisasi (dilengkapi panduan 

pelafalan dan penjelasan makna sederhana) diserahkan secara resmi kepada 

pengurus musholla. Hal ini memastikan bahwa sumber belajar tetap 

tersedia. 

c. Komitmen Komunitas 

Melalui FGD penutup, telah dibangun komitmen bersama antara 

pengurus musholla, orang tua, dan tokoh masyarakat untuk menjadikan 

pembacaan Ratibul Haddad sebagai program tetap musholla. Integrasi 

kegiatan ini dengan kalender kegiatan organisasi pemuda NU setempat juga 

sedang diupayakan. 

Secara keseluruhan, program ini telah menunjukkan bahwa 

penguatan moderasi beragama dapat dilakukan melalui pendekatan 

kultural-edukatif yang menyentuh aspek spiritual dan emosional 

masyarakat, khususnya generasi muda. Ratibul Haddad, sebagai sebuah 

kekayaan khazanah Islam Nusantara, telah berhasil difungsikan bukan hanya 

sebagai amalan pribadi, tetapi sebagai alat untuk membangun komunitas 

yang religius, harmonis, dan berkarakter. Warisan yang ditinggalkan bukan 

hanya sebuah rutinitas bacaan, tetapi suatu eco-system spiritual kecil di 

musholla desa yang diharapkan terus tumbuh dan memberi keteduhan bagi 

generasi berikutnya. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan pelaksanaan program pengabdian masyarakat dengan tajuk 

"Penguatan Moderasi Beragama melalui Revitalisasi Ratibul Haddad" di Desa 

Landangan, dapat disimpulkan bahwa kegiatan ini telah berhasil mencapai tujuan 

utamanya. Program yang mengintegrasikan pendekatan Participatory Action 

Research (PAR) dan Asset-Based Community Development (ABCD) ini berhasil 

mengubah pembacaan Ratibul Haddad dari sebuah amalan yang asing 

menjadi rutinitas spiritual yang hidup dan diterima secara partisipatif oleh anak-

anak santri serta komunitas musholla. 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383


 

 

 

 

   

Penguatan Moderasi Beragama Masyarakat melalui Revitalisasi Buku Ratibul Haddad di Desa Kedungrejo 

24        Alkhidmah Volume 4 Nomor 1 2026 
 
 
 
 

Dampak nyata yang teramati meliputi tiga dimensi utama: (1) Dimensi 

Spiritual-Individu, ditandai dengan peningkatan kemampuan literasi keagamaan, 

kecakapan membaca ratib, serta tumbuhnya kedisiplinan dan ketenangan batin 

pada santri; (2) Dimensi Sosial-Komunal, berupa penguatan kohesi sosial melalui 

kegiatan dzikir berjamaah dan revitalisasi peran musholla sebagai pusat pembinaan 

karakter; serta (3) Dimensi Keberlanjutan, dengan terciptanya sense of 

ownership komunitas, kapasitas lokal (peer educator), dan dokumentasi bahan ajar 

yang dapat digunakan pasca-keberangkatan tim pengabdi. Program ini telah 

membuktikan bahwa pendekatan yang berbasis pada aset lokal dan melibatkan 

masyarakat secara aktif merupakan strategi efektif untuk menanamkan nilai-nilai 

moderasi beragama secara substantif, dari tingkat akar rumput. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Ilham Maulana, “Makna Pembacaan Ayat-Ayat Al-Qur’an Dalam Rutinan Ratib Al-
Haddad (Studi Kasus Di Pondok Pesantren Tarbiyatul Islam Al-Falah Jl. Bima 
No.2 Dsn. Ngemplak, Kel. Dukuh, Kec. Sidomukti, Kota Salatiga)” (IAIN Salatiga, 
2020). 

Khaerul, K. U., Asisah, N., Muttaqin, Z., Anam, M. M., & Aziza, R. R. (2022). 
Peningkatan kualitas taman pendidikan Al-Qur'an (TPQ) melalui metode 
participatory action research (PAR). Jurnal Pendidikan Dan Pengabdian 
Masyarakat, 5(4), 411-416. 

Maula, N., Izzati, D., Fahmi, N., & Ramdani, A. (2021). PENERAPAN PRINSIP 
SOSIOLOGI PENGETAHUAN DALAM TRADISI PEMBACAAN DZIKIR RATIB AL-
HADDAD (STUDI LIVING QUR`AN DI PPTI AL-FALAH SALATIGA). AL-WAJID: 
JURNAL ILMU AL-QURAN DAN TAFSIR, 2(2), 467–487. 
https://doi.org/10.30863/ALWAJID.V2I2.2282 

Pratama, A. K., Hartati, H., & Hasyim, A. F. (2022). Pengaruh Dzikir Ratib Al- Haddad 
Terhadap Kecerdasan Spiritual Dan Emosional (Living Hadis Di Desa Nanggela 
Kab. Kuningan). Jurnal Studi Hadis Nusantara, 4(2), 115- 124. 

Wardatul Janah, S., MAULIDIN STIT Bustanul, S., & Lampung Tengah, U. (2024). 
STRATEGI SEKOLAH DALAM MEMBENTUK KARAKTER RELIGIUS PADA 
ANAK USIA DINI: STUDI DI PAUD LASKAR PELANGI SRIKATON. EDUKIDS : 
Jurnal Inovasi Pendidikan Anak Usia Dini, 4(2), 69–79. 
https://doi.org/10.51878/EDUKIDS.V4I2.4201 

Wulandari, S., Yusuf, A., Fachrudin Yusuf, W., Sentral Musholla Dalam Internalisasi 
Nilai-Nilai Pendidikan Islam, P., Langgar Menara Hijau Kecamatan Wonorejo 
Pasuruan, S., & Penelitian Ilmu Sosial Dan Keagamaan, J. (2025). PERAN 



 
 
 
 

p-issn: 2964-6375; e-issn: 2964-6383 
 

SENTRAL MUSHOLLA DALAM INTERNALISASI NILAI-NILAI PENDIDIKAN 
ISLAM. NUANSA: Jurnal Penelitian Ilmu Sosial Dan Keagamaan Islam, 22(1), 
61–76. https://doi.org/10.19105/NUANSA.V22I1.19326 

Zamroni, A., Basyar, A., & Amyadi, A. (2025). Penguatan budaya lokal pada 
masyarakat Desa Kalianan Krucil melalui revitalisasi kegiatan rotibul haddad. 
SUSTAIN: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(1), 26-34. 

Zulfirman, R., Remiswal, R., & Khadijah, K. (2025). Evaluasi Praktik Zikir melalui 
Observasi dan Wawancara di MTs Darul Arafah Raya. MUDABBIR Journal 
Research and Education Studies, 5(2), 25–33. 
https://doi.org/10.56832/MUDABBIR.V5I2.1070 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6375
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2964-6383

