
 
ALADALAH: Jurnal Politik, Sosial, Hukum dan Humaniora 

Volume 3 Number 4 October 2025 
P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903 

DOI: https://doi.org/10.59246/aladalah.v3i1  
Available online at: https://ejurnalqarnain.stisnq.ac.id/index.php/ALADALAH   

 

 

 

 
*Corresponding author, nur.sidik@staff.uinsaid.ac.id  

 

 

 
 

 

Kritik Islam Progresif terhadap Formalisasi Agama: Studi 
Pemikiran Farish A. Noor 

 
Nur Sidik1* 

1 Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam, UIN Raden Mas Said Surakarta, 
Indonesia 

* nur.sidik@staff.uinsaid.ac.id  

 
Address: Jl. Pandawa, Dusun IV, Pucangan, Kec. Kartasura, Kabupaten Sukoharjo, Jawa 

Tengah 57168 
 
  
Abstract. This article examines Farish A. Noor's progressive Islamic thought as a critique of the 
formalization and bureaucratization of religion in the socio-political context of Southeast Asia. Islam is 
understood not merely as a normative institution, but as a system of ethical and humanistic values with 
an emancipatory function. This research uses a qualitative approach through thought analysis to 
explore the intellectual background, socio-political context, and characteristics of Farish A. Noor's 
progressive Islamic ideas. The results indicate that his thoughts emerged as a response to state 
domination over religion, religious conservatism, and the hegemony of official interpretations that 
undermine critical thinking among the people. Through reinterpreting the concept of "radical" in its 
historical and transformative sense, Farish affirms Islam's commitment to justice, freedom, and human 
dignity. This study also finds that Farish A. Noor's progressive Islamic ideas are relevant to the 
Indonesian context, particularly within the Islamic tradition, which is inclusive, pluralistic, and oriented 
towards social progress.  
 
Keywords: progressive Islam, Farish A. Noor, formalization of religion, Islamic politics. 
 
Abstrak: Artikel ini membahas pemikiran Islam progresif Farish A. Noor sebagai kritik terhadap 
formalisasi dan birokratisasi agama dalam konteks sosial-politik Asia Tenggara. Islam dipahami bukan 
sekadar sebagai institusi normatif, melainkan sebagai sistem nilai etis dan humanistik yang memiliki 
fungsi emansipatoris. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis pemikiran 
untuk menelusuri latar intelektual, konteks sosial-politik, serta karakteristik gagasan Islam progresif 
Farish A. Noor. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikirannya lahir sebagai respons terhadap 
dominasi negara atas agama, konservatisme keagamaan, dan hegemoni tafsir resmi yang melemahkan 
nalar kritis umat. Melalui reinterpretasi konsep “radikal” dalam makna historis dan transformatif, 
Farish menegaskan keberpihakan Islam pada keadilan, kebebasan, dan martabat manusia. Studi ini 
juga menemukan bahwa gagasan Islam progresif Farish A. Noor relevan dengan konteks Indonesia, 
khususnya dalam tradisi keislaman yang inklusif, pluralis, dan berorientasi pada kemajuan sosial. 
 
Kata kunci: Islam progresif, Farish A. Noor, formalisasi agama, politik Islam. 

 

PENDAHULUAN 

Islam merupakan tradisi keagamaan yang menarik untuk dikaji bukan semata 

sebagai institusi religius, melainkan sebagai sistem nilai etika, kemanusiaan, dan 

ilmu sosial. Keunggulan Islam tidak terletak pada fakta material, simbol, atau 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211472387026
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211432358946
https://doi.org/10.59246/aladalah.v3i1
https://ejurnalqarnain.stisnq.ac.id/index.php/ALADALAH
mailto:nur.sidik@staff.uinsaid.ac.id
mailto:nur.sidik@staff.uinsaid.ac.id


 
 
 
 

P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903 
 

 

institusi-institusi keagamaannya, melainkan pada kapasitasnya sebagai sistem nilai 

yang mampu menjadi fondasi bagi kehidupan manusia. Sebagaimana dikemukakan 

oleh Hasan Hanafi, Islam pada hakikatnya dapat dipahami, dikaji, dan diserap oleh 

seluruh umat manusia tanpa dibatasi oleh latar belakang afiliasi keagamaan, karena 

nilai-nilai yang dikandungnya bersifat rasional, humanistik, dan universal (Abas & 

Mabrur, 2022). 

Sebagai tahap final dalam sejarah pewahyuan, Islam merepresentasikan 

deklarasi esensi wahyu, yakni transendensi Tuhan, yang diimplementasikan melalui 

pengalaman historis manusia. Seluruh tahapan pewahyuan sebelumnya memiliki 

tujuan yang sama, yaitu membebaskan kesadaran manusia dari berbagai bentuk 

penindasan, baik penindasan manusia atas manusia, struktur sosial, maupun 

dominasi atas alam, agar manusia mampu menemukan transendensi Tuhan sebagai 

Prinsip Universal. Konsepsi ketuhanan dalam Islam, yang menempatkan Tuhan 

sebagai kekuatan absolut di atas segalanya, dimaksudkan untuk membebaskan 

manusia dari segala bentuk kesewenang-wenangan absolut dalam sejarah, seperti 

yang direpresentasikan dalam figur Fir‘aun. 

Spirit yang bersumber dari satu prinsip universal tersebut kemudian 

mengilhami umat Islam dalam merespons realitas sosial dan lingkungan hidupnya 

(Ichwan & Muttaqin, 2013). Meskipun ekspresi keberagamaan umat Islam tampil 

dalam ragam citra, persepsi, dan praktik ritual yang berbeda-beda, keseluruhannya 

merefleksikan keuniversalan nilai Islam. Dalam konteks ini, prinsip transendensi 

tidak hanya menegaskan kesatuan nilai ilahiah, tetapi sekaligus mengakui realitas 

empiris berupa kebhinekaan masyarakat, baik secara kultural, sosial, maupun 

historis. 

Kebhinekaan ide, gagasan, dan praksis keislaman dapat ditemukan pada para 

pemikir, aktivis, dan tokoh agama di berbagai komunitas Muslim. Hal ini 

mengantarkan pada kesadaran bahwa formulasi ide dan gerakan keagamaan di 

setiap wilayah menuntut pemahaman mendalam terhadap konteks lokalitas yang 

tidak dapat diseragamkan antara satu tempat dengan tempat lainnya (Chalik, 2017). 

Dengan kerangka tersebut, artikel ini berupaya menyajikan potret pluralitas 

pemikiran Islam sebagai respons atas kelumpuhan agama sebagai institusi di 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211472387026
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211432358946


 
 
 
 

   
Kritik Islam Progresif terhadap Formalisasi Agama: Studi Pemikiran Farish A. Noor 

 

202        ALADALAH Volume 3 Number 4 October 2025 
 
 
 
 

Malaysia, melalui pembacaan kritis terhadap gagasan seorang pemikir Muslim 

progresif, Farish A. Noor 

Pemikiran dan kritik yang dikembangkan oleh Farish A. Noor merupakan 

respons terhadap realitas sosial-politik yang dinilai tidak berpihak pada nilai-nilai 

kemanusiaan, sehingga menuntut koreksi internal dari agama Islam itu sendiri 

(Latif, 2017). Ketidak-terjaminnya nilai kemanusiaan tersebut termanifestasi dalam 

berbagai bentuk, seperti ketidakadilan struktural, intoleransi, radikalisme, 

pembatasan kebebasan berpendapat oleh rezim otoriter, serta melemahnya potensi 

nalar kritis dalam wacana keagamaan (Noor, 2006). Dalam konteks inilah, 

pemikiran Islam progresif menjadi penting sebagai upaya menghidupkan kembali 

fungsi emansipatoris Islam sebagai sistem nilai yang berpihak pada kemanusiaan, 

keadilan, dan kebebasan. 

RESEARCH METHODS 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

pemikiran (intellectual history) dan analisis kritis wacana keagamaan. Pendekatan 

ini dipilih untuk memahami secara mendalam gagasan dan konstruksi pemikiran 

Farish A. Noor dalam konteks sosial-historis tertentu (Creswell, 1998; Moleong, 

2017). Studi pemikiran digunakan untuk menelusuri genealogi ide Islam progresif 

sebagai kritik terhadap formalisasi agama. Sumber data terdiri atas data primer dan 

sekunder. Data primer meliputi karya-karya Farish A. Noor yang membahas Islam, 

kekuasaan, dan kritik terhadap institusionalisasi agama (Noor, 2002; Noor, 2014). 

Data sekunder mencakup literatur ilmiah terkait Islam progresif, politik identitas, 

dan birokratisasi agama di Asia Tenggara (Esposito, 1998; Hefner, 2011). 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan, sedangkan analisis data 

menggunakan analisis isi untuk mengidentifikasi tema dan argumen utama, serta 

analisis kontekstual untuk menempatkan pemikiran tersebut dalam dinamika 

sosial-politik kawasan  (Krippendorff, 2018; Hodgson, 1974). Keabsahan data dijaga 

melalui triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai pandangan dan 

temuan penelitian sebelumnya (Denzin, 2012). 



 
 
 
 

P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903 
 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Posisi dan Latar Intelektual Farish A. Noor 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Farish A. Noor merupakan salah satu 

intelektual Muslim progresif paling berpengaruh di Malaysia dan Asia Tenggara. Ia 

lahir di Penang pada 15 Mei 1967 dan saat ini berkiprah sebagai Profesor di S. 

Rajaratnam School of International Studies (RSIS), Nanyang Technological 

University, Singapura, sekaligus koordinator program doktoral. Selain itu, Farish A. 

Noor juga terlibat sebagai anggota Panel Ahli Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB) 

untuk isu Agama dan Politik. Bidang keahliannya mencakup sejarah Asia Tenggara, 

politik Islam, serta studi gerakan religius-politik di Malaysia dan Indonesia. 

Produktivitas akademiknya tercermin dari banyaknya karya ilmiah yang 

dipublikasikan dan dapat diakses melalui pangkalan data akademik internasional. 

Dalam konteks pemikiran Islam kontemporer, Farish A. Noor menempati posisi 

strategis sebagai eksponen Islam progresif yang menjembatani diskursus antara 

Asia Tenggara dan Eropa. Pengalamannya berjejaring dengan komunitas Islam 

progresif internasional, terutama melalui keterlibatannya di lembaga kajian di 

Berlin, memperkuat orientasi pemikirannya yang kritis, kosmopolit, dan 

kontekstual. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211472387026
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211432358946


 
 
 
 

   
Kritik Islam Progresif terhadap Formalisasi Agama: Studi Pemikiran Farish A. Noor 

 

204        ALADALAH Volume 3 Number 4 October 2025 
 
 
 
 

Konteks Sosial-Politik Pemikiran Farish A. Noor 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Farish A. Noor lahir dari 

konteks sosial-politik Malaysia yang ditandai oleh kuatnya dominasi negara atas 

agama. Islam di Malaysia cenderung terjebak dalam dikotomi antara “Islam versi 

pemerintah” dan “Islam versi oposisi”, yang pada praktiknya sama-sama bersifat 

hegemonik dan tidak membuka ruang bagi Islam progresif. Proses birokratisasi 

agama menjadikan institusi keagamaan sebagai alat kontrol politik, sehingga tafsir 

keagamaan dikawal secara ketat oleh negara. 

Situasi ini berdampak pada melemahnya nalar kritis umat, menguatnya 

konservatisme dan feodalisme keagamaan, serta tertutupnya ruang diskusi publik 

dan pluralisme tafsir. Agama kemudian menjadi domain eksklusif otoritas ulama 

tertentu, yang memonopoli kebenaran tafsir. Kritik rasional terhadap produk 

keagamaan sering kali dilabeli sebagai sesat, liberal, kiri, atau agen Barat. Pada saat 

yang sama, kelompok fundamentalis yang mengusung Islam di ruang publik 

cenderung menyederhanakan kompleksitas persoalan sosial dan kemanusiaan. 

Genealogi Gagasan Islam Progresif Farish A. Noor 

Hasil analisis menunjukkan bahwa Farish A. Noor pada awalnya menghadapi 

dilema ketika mempromosikan nilai-nilai demokrasi, hak asasi manusia, kesetaraan 

gender, dan anti-rasisme. Nilai-nilai tersebut justru dikategorikan ke dalam narasi 

“Islam moderat” yang dalam wacana global sering dikaitkan dengan agenda politik 

Amerika Serikat. Menurut Farish, Islam moderat dalam kerangka hegemonik global 

berpotensi melahirkan Islamisme pasif yang tidak memiliki daya kritis terhadap 

dominasi Barat. 

Kondisi tersebut mendorong Farish A. Noor untuk melakukan pergeseran 

paradigma dengan menggunakan istilah “Islam radikal” dalam makna historis dan 

emansipatoris. Radikalitas dipahami bukan sebagai ekstremisme, melainkan 

sebagai keberanian moral untuk menentang ketidakadilan dan struktur kekuasaan 

yang menindas (Shiraisi, 2020). Dalam perspektif ini, tokoh-tokoh pembebasan 

seperti Burhanuddin al-Helmy, Patrice Lumumba, Soekarno, Mahatma Gandhi, dan 

Nelson Mandela diposisikan sebagai figur radikal yang menggugat rezim represif, 

rasis, dan korup. 



 
 
 
 

P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903 
 

 

Sejarah Islam sendiri, menurut Farish, menunjukkan karakter radikal dalam 

arti keberpihakan terhadap keadilan dan penolakan terhadap penindasan. 

Kehadiran Nabi Muhammad saw. merupakan bentuk perlawanan total terhadap 

ketimpangan sosial dan moralitas korup kaum Quraisy. Oleh karena itu, radikalisme 

Islam dalam pengertian ini justru bersifat humanistik dan transformatif (Noor, 

2002). 

Karakteristik dan Tantangan Islam Progresif 

Penelitian ini menemukan bahwa Islam progresif menurut Farish A. Noor 

memiliki beberapa karakter utama. Pertama, Islam progresif bersifat dinamis dan 

berorientasi pada kemajuan, dengan keberanian keluar dari ide dan praksis 

keagamaan yang tidak lagi relevan dengan tantangan globalisasi. Kedua, Islam 

progresif menghidupkan tradisi ijtihad, keterbukaan intelektual, inovasi teknologi, 

serta komitmen pada pembaruan sosial tanpa mengubah prinsip-prinsip 

fundamental akidah dan tauhid. 

Ketiga, Islam progresif menolak sektarianisme, rasisme, dan primordialisme 

sempit, serta menegaskan kesetaraan ontologis seluruh manusia sebagai makhluk 

Tuhan. Keimanan dan moralitas, bukan identitas ras, etnis, atau bangsa, menjadi 

tolok ukur utama. Dalam konteks ini, Farish A. Noor juga mengkritik kecenderungan 

pengkultusan tokoh agama yang berlebihan karena berpotensi merusak prinsip 

tauhid. Namun demikian, Islam progresif menghadapi berbagai hambatan, antara 

lain stigma “radikal”, keterbatasan ruang wacana yang masih dikungkung ortodoksi 

lama, serta keharusan membangun gagasan pembaruan dengan bahasa dan 

kerangka lama yang sering kali tidak memadai. Tantangan lain adalah kebutuhan 

untuk merekonstruksi konsep-konsep teologis klasik—seperti kafir dan umat—

agar relevan dengan tuntutan zaman, tanpa kehilangan landasan etis Islam (Alatas, 

2021). 

Islam Progresif dan Konteks Indonesia 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Farish A. Noor memandang Indonesia 

sebagai lahan subur bagi tumbuhnya Islam progresif, mengingat kuatnya tradisi 

intelektual Islam yang adaptif terhadap modernitas dan konteks kebangsaan (Noor, 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211472387026
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211432358946


 
 
 
 

   
Kritik Islam Progresif terhadap Formalisasi Agama: Studi Pemikiran Farish A. Noor 

 

206        ALADALAH Volume 3 Number 4 October 2025 
 
 
 
 

2014). Tokoh-tokoh seperti Haji Agus Salim dan Soekarno diposisikan sebagai figur 

sentral yang merepresentasikan Islam berorientasi kemajuan dan emansipasi. 

Soekarno, meskipun tidak tumbuh dalam tradisi keislaman normatif yang ketat, 

mampu mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan pemikiran modern melalui 

pembacaan kritis terhadap literatur Islam global dan khazanah pemikiran 

Nusantara (Azra, 2023) 

Islam progresif dalam konteks Indonesia juga tercermin kuat dalam tradisi 

pesantren dan pemikiran para kiai Nahdlatul Ulama (NU), sebagaimana 

didokumentasikan dan dipraktikkan oleh Abdurrahman Wahid (Wahid, 2001; 

Barton, 2002). Figur-figur seperti Kiai Wahab Chasbullah, Kiai Bisri Sansuri, KH. Ali 

Maksum, dan Kiai Ahmad Siddiq menunjukkan keberanian moral, keterbukaan 

intelektual, serta komitmen yang kuat terhadap pluralisme, demokrasi, dan 

kebangsaan (Fealy, 1998; Burhani, 2017). 

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini mengindikasikan bahwa 

kemunculan kader-kader Muslim progresif di Indonesia memberikan optimisme 

bagi masa depan Islam yang inklusif dan humanis. Meskipun tantangan berupa 

ekstremisme dan intoleransi masih muncul, fenomena tersebut dapat dipahami 

sebagai dampak sementara dari kontestasi politik praktis dan instrumentalitas 

agama, yang berpotensi meredup seiring dengan semakin matangnya kesadaran 

beragama dan berpolitik umat Islam (Hefner, 2011; Assyaukanie, 2009). 

CONCLUSIONS AND SUGGESTIONS 

Berdasarkan temuan penelitian, dapat disimpulkan bahwa pemikiran Islam 

progresif Farish A. Noor lahir dari dialektika kritis antara teks keagamaan, realitas 

sosial-politik, dan pengalaman historis umat Islam, khususnya dalam konteks 

Malaysia. Farish menempatkan Islam bukan semata sebagai institusi normatif yang 

dikelola negara, melainkan sebagai sistem nilai etis dan humanistik yang harus 

berpihak pada keadilan, kebebasan, dan martabat manusia. Kritiknya terhadap 

birokratisasi agama, konservatisme keagamaan, serta hegemoni tafsir resmi 

menunjukkan upaya serius untuk mengembalikan daya kritis Islam sebagai 

kekuatan pembebasan. Melalui reinterpretasi istilah “radikal” dalam makna 

emansipatoris, Farish menegaskan bahwa Islam sejatinya memiliki watak 



 
 
 
 

P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903 
 

 

transformatif yang menentang segala bentuk penindasan, ketidakadilan, dan 

dehumanisasi, sebagaimana tercermin dalam sejarah kenabian dan perjuangan 

tokoh-tokoh pembebasan dunia. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan Islam progresif Farish A. Noor 

memiliki relevansi kuat dengan konteks Indonesia, yang ditandai oleh tradisi 

keislaman moderat, dinamis, dan berakar pada lokalitas. Figur-figur seperti Haji 

Agus Salim, Soekarno, serta para kiai NU merepresentasikan praksis Islam yang 

inklusif, pluralis, dan berorientasi pada kemajuan sosial. Meskipun Islam progresif 

masih menghadapi tantangan berupa stigma radikalisme, dominasi ortodoksi lama, 

serta keterbatasan ruang wacana publik, temuan penelitian ini menegaskan adanya 

optimisme terhadap masa depan Islam yang humanis dan demokratis. Dengan 

semakin berkembangnya kesadaran kritis umat dan menguatnya tradisi intelektual 

Islam yang terbuka, Islam progresif berpotensi menjadi kerangka etis dan praksis 

yang signifikan dalam menjawab persoalan kemanusiaan, kebangsaan, dan global di 

era kontemporer. 

REFERENCES 

Abas, S., & Mabrur, H. (2022). Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Agama Islam ( 

Kajian Pemikiran Hasan Hanafi Teosentris-Antroposentris ). Eduprof: Islamic 

Education Journal, 4(1), 77–99. 

Alatas, I. F. (2021). What is Religious Authority? Cultivating Islamic Community in 

Indonesia. Princenton University Press. 

Azra, A. (2023). Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepaulauan Nusantara Abad XVII 

dan XVIII Akar Pembaruan Islam Indonesia. Kencana. 

Chalik, A. (2017). Islam, Negara dan Masa Depan Ideologi Politik. Pustaka Pelajar. 

Creswell, J. W. (1998). Qualitatif Inquiry and Research Design. SAGE Publications. 

Ichwan, M. N., & Muttaqin, A. (2013). Islam, Agama-agama, dan Nilai Kemanusiaan: 

Festschrift untuk M. Amin Abdullah. CISForm. 

Latif, M. (2017). Teologi Pembebasan dalam Islam: Asghar Ali Engineer. Orbit 

Publishising. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211472387026
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211432358946


 
 
 
 

   
Kritik Islam Progresif terhadap Formalisasi Agama: Studi Pemikiran Farish A. Noor 

 

208        ALADALAH Volume 3 Number 4 October 2025 
 
 
 
 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif (Revisi). Remaja Rosdakarya. 

Noor, F. A. (2002). Islam Embedded: The Historical Development of the Pan-Malaysian 

Islamic Party PAS (1951--2001). Malaysian Sociological Research Institute. 

Noor, F. A. (2006). Islam Progresif: Tantangan, Peluang, dan Masa Depannya di Asia 

Tenggara. Sahma. 

Shiraisi, T. (2020). Zaman Bergerak Radikalisme Rakyat di Jawa 1912-1926. In New 

York: Cornell University Press, 1990 (Issue July). PT Pustaka Utama Grafiti. 

 


