ALADALAH: Jurnal Politik, Sosial, Hukum dan Humaniora

Volume 3 Number 4 October 2025

P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903

DOI: https://doi.org/10.59246 /aladalah.v3il

Available online at: https://ejurnalgarnain.stisng.ac.id/index.php /ALADALAH

Kritik Islam Progresif terhadap Formalisasi Agama: Studi
Pemikiran Farish A. Noor

Nur Sidik1*

1 Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam, UIN Raden Mas Said Surakarta,
Indonesia

* nur.sidik@staff.uinsaid.ac.id

Address: J1. Pandawa, Dusun IV, Pucangan, Kec. Kartasura, Kabupaten Sukoharjo, Jawa
Tengah 57168

Abstract. This article examines Farish A. Noor's progressive Islamic thought as a critique of the
formalization and bureaucratization of religion in the socio-political context of Southeast Asia. Islam is
understood not merely as a normative institution, but as a system of ethical and humanistic values with
an emancipatory function. This research uses a qualitative approach through thought analysis to
explore the intellectual background, socio-political context, and characteristics of Farish A. Noor's
progressive Islamic ideas. The results indicate that his thoughts emerged as a response to state
domination over religion, religious conservatism, and the hegemony of official interpretations that
undermine critical thinking among the people. Through reinterpreting the concept of "radical” in its
historical and transformative sense, Farish affirms Islam's commitment to justice, freedom, and human
dignity. This study also finds that Farish A. Noor's progressive Islamic ideas are relevant to the
Indonesian context, particularly within the Islamic tradition, which is inclusive, pluralistic, and oriented
towards social progress.

Keywords: progressive Islam, Farish A. Noor, formalization of religion, Islamic politics.

Abstrak: Artikel ini membahas pemikiran Islam progresif Farish A. Noor sebagai kritik terhadap
formalisasi dan birokratisasi agama dalam konteks sosial-politik Asia Tenggara. Islam dipahami bukan
sekadar sebagai institusi normatif, melainkan sebagai sistem nilai etis dan humanistik yang memiliki
fungsi emansipatoris. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis pemikiran
untuk menelusuri latar intelektual, konteks sosial-politik, serta karakteristik gagasan Islam progresif
Farish A. Noor. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikirannya lahir sebagai respons terhadap
dominasi negara atas agama, konservatisme keagamaan, dan hegemoni tafsir resmi yang melemahkan
nalar kritis umat. Melalui reinterpretasi konsep ‘radikal” dalam makna historis dan transformatif,
Farish menegaskan keberpihakan Islam pada keadilan, kebebasan, dan martabat manusia. Studi ini
juga menemukan bahwa gagasan Islam progresif Farish A. Noor relevan dengan konteks Indonesia,
khususnya dalam tradisi keislaman yang inklusif, pluralis, dan berorientasi pada kemajuan sosial.

Kata kunci: Islam progresif, Farish A. Noor, formalisasi agama, politik Islam.

PENDAHULUAN
[slam merupakan tradisi keagamaan yang menarik untuk dikaji bukan semata
sebagai institusi religius, melainkan sebagai sistem nilai etika, kemanusiaan, dan

ilmu sosial. Keunggulan Islam tidak terletak pada fakta material, simbol, atau

Corresponding author, nur.sidik@staff.uinsaid.ac.id



https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211472387026
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211432358946
https://doi.org/10.59246/aladalah.v3i1
https://ejurnalqarnain.stisnq.ac.id/index.php/ALADALAH
mailto:nur.sidik@staff.uinsaid.ac.id
mailto:nur.sidik@staff.uinsaid.ac.id

P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903

institusi-institusi keagamaannya, melainkan pada kapasitasnya sebagai sistem nilai
yang mampu menjadi fondasi bagi kehidupan manusia. Sebagaimana dikemukakan
oleh Hasan Hanafi, Islam pada hakikatnya dapat dipahami, dikaji, dan diserap oleh
seluruh umat manusia tanpa dibatasi oleh latar belakang afiliasi keagamaan, karena
nilai-nilai yang dikandungnya bersifat rasional, humanistik, dan universal (Abas &
Mabrur, 2022).

Sebagai tahap final dalam sejarah pewahyuan, Islam merepresentasikan
deklarasi esensi wahyu, yakni transendensi Tuhan, yang diimplementasikan melalui
pengalaman historis manusia. Seluruh tahapan pewahyuan sebelumnya memiliki
tujuan yang sama, yaitu membebaskan kesadaran manusia dari berbagai bentuk
penindasan, baik penindasan manusia atas manusia, struktur sosial, maupun
dominasi atas alam, agar manusia mampu menemukan transendensi Tuhan sebagai
Prinsip Universal. Konsepsi ketuhanan dalam Islam, yang menempatkan Tuhan
sebagai kekuatan absolut di atas segalanya, dimaksudkan untuk membebaskan
manusia dari segala bentuk kesewenang-wenangan absolut dalam sejarah, seperti
yang direpresentasikan dalam figur Fir‘aun.

Spirit yang bersumber dari satu prinsip universal tersebut kemudian
mengilhami umat Islam dalam merespons realitas sosial dan lingkungan hidupnya
(Ichwan & Muttaqin, 2013). Meskipun ekspresi keberagamaan umat Islam tampil
dalam ragam citra, persepsi, dan praktik ritual yang berbeda-beda, keseluruhannya
merefleksikan keuniversalan nilai Islam. Dalam konteks ini, prinsip transendensi
tidak hanya menegaskan kesatuan nilai ilahiah, tetapi sekaligus mengakui realitas
empiris berupa kebhinekaan masyarakat, baik secara kultural, sosial, maupun
historis.

Kebhinekaan ide, gagasan, dan praksis keislaman dapat ditemukan pada para
pemikir, aktivis, dan tokoh agama di berbagai komunitas Muslim. Hal ini
mengantarkan pada kesadaran bahwa formulasi ide dan gerakan keagamaan di
setiap wilayah menuntut pemahaman mendalam terhadap konteks lokalitas yang
tidak dapat diseragamkan antara satu tempat dengan tempat lainnya (Chalik, 2017).
Dengan kerangka tersebut, artikel ini berupaya menyajikan potret pluralitas

pemikiran Islam sebagai respons atas kelumpuhan agama sebagai institusi di


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211472387026
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211432358946

Kritik Islam Progresif terhadap Formalisasi Agama: Studi Pemikiran Farish A. Noor

Malaysia, melalui pembacaan kritis terhadap gagasan seorang pemikir Muslim
progresif, Farish A. Noor

Pemikiran dan kritik yang dikembangkan oleh Farish A. Noor merupakan
respons terhadap realitas sosial-politik yang dinilai tidak berpihak pada nilai-nilai
kemanusiaan, sehingga menuntut koreksi internal dari agama Islam itu sendiri
(Latif, 2017). Ketidak-terjaminnya nilai kemanusiaan tersebut termanifestasi dalam
berbagai bentuk, seperti ketidakadilan struktural, intoleransi, radikalisme,
pembatasan kebebasan berpendapat oleh rezim otoriter, serta melemahnya potensi
nalar kritis dalam wacana keagamaan (Noor, 2006). Dalam konteks inilah,
pemikiran Islam progresif menjadi penting sebagai upaya menghidupkan kembali
fungsi emansipatoris Islam sebagai sistem nilai yang berpihak pada kemanusiaan,

keadilan, dan kebebasan.

RESEARCH METHODS

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi
pemikiran (intellectual history) dan analisis kritis wacana keagamaan. Pendekatan
ini dipilih untuk memahami secara mendalam gagasan dan konstruksi pemikiran
Farish A. Noor dalam konteks sosial-historis tertentu (Creswell, 1998; Moleong,
2017). Studi pemikiran digunakan untuk menelusuri genealogi ide Islam progresif
sebagai kritik terhadap formalisasi agama. Sumber data terdiri atas data primer dan
sekunder. Data primer meliputi karya-karya Farish A. Noor yang membahas Islam,
kekuasaan, dan kritik terhadap institusionalisasi agama (Noor, 2002; Noor, 2014).
Data sekunder mencakup literatur ilmiah terkait Islam progresif, politik identitas,
dan birokratisasi agama di Asia Tenggara (Esposito, 1998; Hefner, 2011).
Pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan, sedangkan analisis data
menggunakan analisis isi untuk mengidentifikasi tema dan argumen utama, serta
analisis kontekstual untuk menempatkan pemikiran tersebut dalam dinamika
sosial-politik kawasan (Krippendorff, 2018; Hodgson, 1974). Keabsahan data dijaga
melalui triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai pandangan dan

temuan penelitian sebelumnya (Denzin, 2012).

202 =~ ALADALAH Volume 3 Number 4 October 2025



P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Posisi dan Latar Intelektual Farish A. Noor

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Farish A. Noor merupakan salah satu
intelektual Muslim progresif paling berpengaruh di Malaysia dan Asia Tenggara. la
lahir di Penang pada 15 Mei 1967 dan saat ini berkiprah sebagai Profesor di S.
Rajaratnam School of International Studies (RSIS), Nanyang Technological
University, Singapura, sekaligus koordinator program doktoral. Selain itu, Farish A.
Noor juga terlibat sebagai anggota Panel Ahli Perserikatan Bangsa-Bangsa (PBB)
untuk isu Agama dan Politik. Bidang keahliannya mencakup sejarah Asia Tenggara,
politik Islam, serta studi gerakan religius-politik di Malaysia dan Indonesia.
Produktivitas akademiknya tercermin dari banyaknya karya ilmiah yang
dipublikasikan dan dapat diakses melalui pangkalan data akademik internasional.
Dalam konteks pemikiran Islam kontemporer, Farish A. Noor menempati posisi
strategis sebagai eksponen Islam progresif yang menjembatani diskursus antara
Asia Tenggara dan Eropa. Pengalamannya berjejaring dengan komunitas Islam
progresif internasional, terutama melalui keterlibatannya di lembaga kajian di
Berlin, memperkuat orientasi pemikirannya yang kritis, kosmopolit, dan

kontekstual.


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211472387026
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211432358946

Kritik Islam Progresif terhadap Formalisasi Agama: Studi Pemikiran Farish A. Noor

Konteks Sosial-Politik Pemikiran Farish A. Noor

Temuan penelitian menunjukkan bahwa pemikiran Farish A. Noor lahir dari
konteks sosial-politik Malaysia yang ditandai oleh kuatnya dominasi negara atas
agama. Islam di Malaysia cenderung terjebak dalam dikotomi antara “Islam versi
pemerintah” dan “Islam versi oposisi”, yang pada praktiknya sama-sama bersifat
hegemonik dan tidak membuka ruang bagi Islam progresif. Proses birokratisasi
agama menjadikan institusi keagamaan sebagai alat kontrol politik, sehingga tafsir
keagamaan dikawal secara ketat oleh negara.

Situasi ini berdampak pada melemahnya nalar kritis umat, menguatnya
konservatisme dan feodalisme keagamaan, serta tertutupnya ruang diskusi publik
dan pluralisme tafsir. Agama kemudian menjadi domain eksklusif otoritas ulama
tertentu, yang memonopoli kebenaran tafsir. Kritik rasional terhadap produk
keagamaan sering kali dilabeli sebagai sesat, liberal, kiri, atau agen Barat. Pada saat
yang sama, kelompok fundamentalis yang mengusung Islam di ruang publik

cenderung menyederhanakan kompleksitas persoalan sosial dan kemanusiaan.

Genealogi Gagasan Islam Progresif Farish A. Noor

Hasil analisis menunjukkan bahwa Farish A. Noor pada awalnya menghadapi
dilema ketika mempromosikan nilai-nilai demokrasi, hak asasi manusia, kesetaraan
gender, dan anti-rasisme. Nilai-nilai tersebut justru dikategorikan ke dalam narasi
“Islam moderat” yang dalam wacana global sering dikaitkan dengan agenda politik
Amerika Serikat. Menurut Farish, Islam moderat dalam kerangka hegemonik global
berpotensi melahirkan Islamisme pasif yang tidak memiliki daya kritis terhadap
dominasi Barat.

Kondisi tersebut mendorong Farish A. Noor untuk melakukan pergeseran
paradigma dengan menggunakan istilah “Islam radikal” dalam makna historis dan
emansipatoris. Radikalitas dipahami bukan sebagai ekstremisme, melainkan
sebagai keberanian moral untuk menentang ketidakadilan dan struktur kekuasaan
yang menindas (Shiraisi, 2020). Dalam perspektif ini, tokoh-tokoh pembebasan
seperti Burhanuddin al-Helmy, Patrice Lumumba, Soekarno, Mahatma Gandhi, dan
Nelson Mandela diposisikan sebagai figur radikal yang menggugat rezim represif,

rasis, dan korup.

204  ALADALAH Volume 3 Number 4 October 2025



P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903

Sejarah Islam sendiri, menurut Farish, menunjukkan karakter radikal dalam
arti keberpihakan terhadap keadilan dan penolakan terhadap penindasan.
Kehadiran Nabi Muhammad saw. merupakan bentuk perlawanan total terhadap
ketimpangan sosial dan moralitas korup kaum Quraisy. Oleh karena itu, radikalisme
Islam dalam pengertian ini justru bersifat humanistik dan transformatif (Noor,
2002).

Karakteristik dan Tantangan Islam Progresif

Penelitian ini menemukan bahwa Islam progresif menurut Farish A. Noor
memiliki beberapa karakter utama. Pertama, Islam progresif bersifat dinamis dan
berorientasi pada kemajuan, dengan keberanian keluar dari ide dan praksis
keagamaan yang tidak lagi relevan dengan tantangan globalisasi. Kedua, Islam
progresif menghidupkan tradisi ijtihad, keterbukaan intelektual, inovasi teknologi,
serta komitmen pada pembaruan sosial tanpa mengubah prinsip-prinsip
fundamental akidah dan tauhid.

Ketiga, Islam progresif menolak sektarianisme, rasisme, dan primordialisme
sempit, serta menegaskan kesetaraan ontologis seluruh manusia sebagai makhluk
Tuhan. Keimanan dan moralitas, bukan identitas ras, etnis, atau bangsa, menjadi
tolok ukur utama. Dalam konteks ini, Farish A. Noor juga mengkritik kecenderungan
pengkultusan tokoh agama yang berlebihan karena berpotensi merusak prinsip
tauhid. Namun demikian, Islam progresif menghadapi berbagai hambatan, antara
lain stigma “radikal”, keterbatasan ruang wacana yang masih dikungkung ortodoksi
lama, serta keharusan membangun gagasan pembaruan dengan bahasa dan
kerangka lama yang sering kali tidak memadai. Tantangan lain adalah kebutuhan
untuk merekonstruksi konsep-konsep teologis klasik—seperti kafir dan umat—
agar relevan dengan tuntutan zaman, tanpa kehilangan landasan etis Islam (Alatas,

2021).

Islam Progresif dan Konteks Indonesia
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Farish A. Noor memandang Indonesia
sebagai lahan subur bagi tumbuhnya Islam progresif, mengingat kuatnya tradisi

intelektual Islam yang adaptif terhadap modernitas dan konteks kebangsaan (Noor,


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211472387026
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211432358946

Kritik Islam Progresif terhadap Formalisasi Agama: Studi Pemikiran Farish A. Noor

2014). Tokoh-tokoh seperti Haji Agus Salim dan Soekarno diposisikan sebagai figur
sentral yang merepresentasikan Islam berorientasi kemajuan dan emansipasi.
Soekarno, meskipun tidak tumbuh dalam tradisi keislaman normatif yang ketat,
mampu mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan pemikiran modern melalui
pembacaan kritis terhadap literatur Islam global dan khazanah pemikiran
Nusantara (Azra, 2023)

Islam progresif dalam konteks Indonesia juga tercermin kuat dalam tradisi
pesantren dan pemikiran para kiai Nahdlatul Ulama (NU), sebagaimana
didokumentasikan dan dipraktikkan oleh Abdurrahman Wahid (Wahid, 2001;
Barton, 2002). Figur-figur seperti Kiai Wahab Chasbullah, Kiai Bisri Sansuri, KH. Ali
Maksum, dan Kiai Ahmad Siddig menunjukkan keberanian moral, keterbukaan
intelektual, serta komitmen yang kuat terhadap pluralisme, demokrasi, dan
kebangsaan (Fealy, 1998; Burhani, 2017).

Secara keseluruhan, temuan penelitian ini mengindikasikan bahwa
kemunculan kader-kader Muslim progresif di Indonesia memberikan optimisme
bagi masa depan Islam yang inklusif dan humanis. Meskipun tantangan berupa
ekstremisme dan intoleransi masih muncul, fenomena tersebut dapat dipahami
sebagai dampak sementara dari kontestasi politik praktis dan instrumentalitas
agama, yang berpotensi meredup seiring dengan semakin matangnya kesadaran

beragama dan berpolitik umat Islam (Hefner, 2011; Assyaukanie, 2009).

CONCLUSIONS AND SUGGESTIONS

Berdasarkan temuan penelitian, dapat disimpulkan bahwa pemikiran Islam
progresif Farish A. Noor lahir dari dialektika kritis antara teks keagamaan, realitas
sosial-politik, dan pengalaman historis umat Islam, khususnya dalam konteks
Malaysia. Farish menempatkan Islam bukan semata sebagai institusi normatif yang
dikelola negara, melainkan sebagai sistem nilai etis dan humanistik yang harus
berpihak pada keadilan, kebebasan, dan martabat manusia. Kritiknya terhadap
birokratisasi agama, konservatisme keagamaan, serta hegemoni tafsir resmi
menunjukkan upaya serius untuk mengembalikan daya kritis Islam sebagai
kekuatan pembebasan. Melalui reinterpretasi istilah “radikal” dalam makna

emansipatoris, Farish menegaskan bahwa Islam sejatinya memiliki watak

206( =~ ALADALAH Volume 3 Number 4 October 2025



P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903

transformatif yang menentang segala bentuk penindasan, ketidakadilan, dan
dehumanisasi, sebagaimana tercermin dalam sejarah kenabian dan perjuangan
tokoh-tokoh pembebasan dunia.

Penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan Islam progresif Farish A. Noor
memiliki relevansi kuat dengan konteks Indonesia, yang ditandai oleh tradisi
keislaman moderat, dinamis, dan berakar pada lokalitas. Figur-figur seperti Haji
Agus Salim, Soekarno, serta para kiai NU merepresentasikan praksis Islam yang
inklusif, pluralis, dan berorientasi pada kemajuan sosial. Meskipun Islam progresif
masih menghadapi tantangan berupa stigma radikalisme, dominasi ortodoksi lama,
serta keterbatasan ruang wacana publik, temuan penelitian ini menegaskan adanya
optimisme terhadap masa depan Islam yang humanis dan demokratis. Dengan
semakin berkembangnya kesadaran kritis umat dan menguatnya tradisi intelektual
Islam yang terbuka, Islam progresif berpotensi menjadi kerangka etis dan praksis
yang signifikan dalam menjawab persoalan kemanusiaan, kebangsaan, dan global di

era kontemporer.

REFERENCES

Abas, S., & Mabrur, H. (2022). Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Agama Islam (
Kajian Pemikiran Hasan Hanafi Teosentris-Antroposentris ). Eduprof: Islamic

Education Journal, 4(1), 77-99.

Alatas, 1. F. (2021). What is Religious Authority? Cultivating Islamic Community in

Indonesia. Princenton University Press.

Azra, A. (2023). Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepaulauan Nusantara Abad XVII

dan XVIII Akar Pembaruan Islam Indonesia. Kencana.
Chalik, A. (2017). Islam, Negara dan Masa Depan Ideologi Politik. Pustaka Pelajar.
Creswell, ]. W. (1998). Qualitatif Inquiry and Research Design. SAGE Publications.

Ichwan, M. N,, & Muttaqin, A. (2013). Islam, Agama-agama, dan Nilai Kemanusiaan:
Festschrift untuk M. Amin Abdullah. CISForm.

Latif, M. (2017). Teologi Pembebasan dalam Islam: Asghar Ali Engineer. Orbit
Publishising.


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211472387026
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20221211432358946

Kritik Islam Progresif terhadap Formalisasi Agama: Studi Pemikiran Farish A. Noor

Moleong, L.]. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif (Revisi). Remaja Rosdakarya.

Noor, F. A. (2002). Islam Embedded: The Historical Development of the Pan-Malaysian
Islamic Party PAS (1951--2001). Malaysian Sociological Research Institute.

Noor, F. A. (2006). Islam Progresif: Tantangan, Peluang, dan Masa Depannya di Asia

Tenggara. Sahma.

Shiraisi, T. (2020). Zaman Bergerak Radikalisme Rakyat di Jawa 1912-1926. In New
York: Cornell University Press, 1990 (Issue July). PT Pustaka Utama Grafiti.

208 =~ ALADALAH Volume 3 Number 4 October 2025



