
 
ALADALAH : Jurnal Politik, Sosial, Hukum dan Humaniora 

Volume 4 Nomor 2 

P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903 

DOI: https://doi.org/10.59246/aladalah.v2i4   
Tersedia  online di: https://ejurnalqarnain.stisnq.ac.id/index.php/ALADALAH   

 

 

 

Received: Juni 12, 2024;  Revised: Juli 18, 2024;  Accepted: August 27, 2024;  Online Available: August 
29, 2024; Published: August 29, 2024;   
*Corresponding author, e-mail address 

 

 

 

 

 

Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis 
Sosio-Historis Mekah-Madinah 

 
Andi Alif Afwan1*, Amrudin2, Susmihara3, Syamzan Syukur4 

1,2,3,4Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

*Email: afwanandialif30@gmail.com1, amruddintsm9@gmail.com2, susmihara.uin-
alauddin.ac.id3, syamzan.syukur@uin-alauddin.ac.id4 

 

 
Abstract. Studies on the Prophet Muhammad’s da‘wah commonly approach the Meccan–Medinan 

period through normative-theological perspectives or descriptive historical narratives, leaving the 

socio-political dimension of transformation and its relevance to contemporary leadership insufficiently 

explored. This article aims to analyze the transformation of the Prophet Muhammad’s da‘wah from 

Mecca to Medina as a process of socio-political change using a socio-historical approach. This study 

employs qualitative library research, drawing on primary sources such as the Qur’an, hadith, and 

classical sirah literature, as well as secondary sources from contemporary scholarly works. Data are 

analyzed descriptively and analytically by reconstructing historical contexts and examining shifts in 

social structures, power relations, and prevailing values in Meccan and Medinan society.The findings 

reveal that the Meccan da‘wah functioned as a moral and social transformation movement that 

challenged tribalism, social inequality, and the legitimacy of the Quraysh elite, while simultaneously 

laying the ideological foundation of the early Muslim community. This transformation reached its 

institutional form in Medina through the formation of a plural and organized political community, as 

reflected in the Charter of Medina. The study argues that the success of the Prophet’s da‘wah was not 

solely religious but also socio-political, embodied in a model of prophetic leadership grounded in moral 

exemplarity, consultation (shura), justice, and social compassion. This article contributes to socio-

political Islamic studies by offering a socio-historical interpretation of prophetic da‘wah and 

highlighting its relevance for contemporary leadership and governance. 

 

Keywords: Social Transformation, Prophetic Da‘wah, Madinan State, Prophetic Leadership 

 
Abstrak: Kajian tentang dakwah Nabi Muhammad Saw. umumnya menempatkan peristiwa Mekah–

Madinah dalam kerangka normatif-teologis atau narasi sejarah deskriptif, sehingga aspek 

transformasi sosial-politik dan relevansinya bagi kepemimpinan kontemporer belum dianalisis secara 

memadai. Artikel ini bertujuan menganalisis transformasi dakwah Nabi Muhammad Saw. dari Mekah 

ke Madinah sebagai proses perubahan sosial-politik dengan menggunakan pendekatan sosio-historis. 

Penelitian ini merupakan studi kepustakaan kualitatif dengan sumber data primer berupa Al-Qur’an, 

hadis, dan literatur klasik sirah nabawiyah, serta sumber sekunder berupa kajian akademik 

kontemporer. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan merekonstruksi konteks historis dan 

mengkaji perubahan struktur sosial, relasi kekuasaan, serta nilai-nilai yang berkembang dalam 

masyarakat Mekah dan Madinah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dakwah Nabi di Mekah 

berfungsi sebagai gerakan transformasi moral dan sosial yang menggugat struktur kesukuan, 

ketimpangan sosial, dan legitimasi elit Quraisy, sekaligus membangun fondasi ideologis komunitas 

Muslim. Transformasi tersebut mencapai bentuk institusional di Madinah melalui pembentukan 

masyarakat politik yang plural dan terorganisasi, sebagaimana tercermin dalam Piagam Madinah. 

https://doi.org/10.59246/aladalah.v2i4
https://ejurnalqarnain.stisnq.ac.id/index.php/ALADALAH
mailto:afwanandialif30@gmail.com
mailto:amruddintsm9@gmail.com2


 

 

 

 

   

Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah 

12        Aladalah VOLUME 4, NO. 2 
 
 
 
 

Artikel ini menegaskan bahwa keberhasilan dakwah Nabi tidak hanya bersifat religius, tetapi juga 

sosial-politik, dengan model kepemimpinan profetik yang berlandaskan keteladanan, musyawarah, 

keadilan, dan kepedulian sosial. Temuan ini berkontribusi pada pengayaan kajian sosial-politik Islam 

dengan menawarkan pembacaan sosio-historis atas dakwah Nabi serta relevansinya bagi 

pengembangan konsep kepemimpinan dan tata kelola masyarakat kontemporer. 

 

Kata kunci: Transformasi Sosial; Dakwah Nabi Muhammad Saw.; Negara Madina; Kepemimpinan 

Profetik. 

 

LATAR BELAKANG 

Sejarah dakwah Nabi Muhammad Saw. merupakan salah satu fase penting 

dalam perjalanan umat manusia, khususnya dalam pembentukan peradaban 

Islam. Proses dakwah yang bermula dari kota Mekah dengan berbagai rintangan 

dan tantangan, hingga akhirnya terwujud dalam bentuk sebuah komunitas politik 

di Madinah, menjadi bukti nyata transformasi sosial dan politik yang fundamental. 

Transformasi ini tidak hanya bersifat keagamaan, tetapi juga menyentuh dimensi 

sosial, budaya, dan tatanan pemerintahan. 

Pertama, dakwah Rasulullah di Mekah membawa perubahan sosial yang 

signifikan bagi masyarakat Quraisy. Sebelum Islam hadir, struktur sosial Quraisy 

didominasi oleh sistem kesukuan, hierarki yang kaku, serta praktik sosial yang 

sarat dengan ketidakadilan, seperti diskriminasi terhadap budak dan perempuan. 

Ajaran Islam yang menekankan kesetaraan, persaudaraan, dan keadilan sosial 

secara perlahan mengguncang tatanan lama. Walaupun mendapat perlawanan 

keras dari kaum elit Quraisy, nilai-nilai yang dibawa Rasulullah berhasil 

menanamkan benih perubahan dalam pola pikir sebagian masyarakat 

Mekah(Kamila et al., 2025). 

Kedua, momentum hijrah ke Madinah menjadi tonggak baru dalam 

perjalanan dakwah Nabi. Di kota ini, Islam tidak hanya dipraktikkan sebagai 

ajaran moral dan spiritual, tetapi juga sebagai dasar bagi sebuah tatanan sosial-

politik Madinah tampil sebagai basis negara Islam pertama, dengan Piagam 

Madinah sebagai fondasi hukum yang mengatur kehidupan bersama antara umat 

Islam, Yahudi, dan kelompok lain. Kehidupan masyarakat yang semula diwarnai 

konflik antarsuku berhasil dipersatukan dalam sebuah visi bersama, yakni 

membangun komunitas yang berlandaskan keadilan, toleransi, dan 



 
 
 
 

e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903 
 

persaudaraan(Azizah & Yudhistira, 2025). 

Ketiga, model kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. yang tercermin dalam 

transformasi dakwah dari Mekah ke Madinah tentunya masih tetap relevan untuk 

masa kini. Kepemimpinan beliau tidak hanya bersandar pada otoritas spiritual, 

tetapi juga pada prinsip musyawarah, keadilan, dan keteladanan. Dalam konteks 

modern, nilai-nilai tersebut dapat menjadi inspirasi dalam menghadapi 

problematika sosial-politik, khususnya dalam mewujudkan kepemimpinan yang 

berintegritas, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama(Rizqi & 

Alamudi, 2025). 

Dengan demikian, kajian tentang transformasi sosial dan politik dakwah Nabi 

dari Mekah ke Madinah, baik dari sisi historis maupun sosiologis, sangat penting 

untuk dilakukan. Kajian ini bukan hanya untuk memahami perjalanan sejarah Islam, 

tetapi juga untuk menggali nilai-nilai yang relevan dalam menjawab tantangan 

masyarakat kontemporer. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research) yang menggunakan pendekatan sosio-historis. Pendekatan ini 

digunakan untuk menganalisis proses transformasi dakwah Nabi Muhammad Saw. 

dari Mekah ke Madinah dengan menempatkannya dalam konteks sejarah serta 

dinamika sosial masyarakat Arab pada masa awal Islam. 

Data penelitian bersumber dari sumber primer berupa Al-Qur’an, hadis, dan 

literatur sirah nabawiyah, serta sumber sekunder berupa artikel, jurnal, dan karya 

ilmiah yang relevan dengan tema perubahan sosial, pembentukan Negara Madinah, 

dan kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. Teknik pengumpulan data dilakukan 

melalui dokumentasi dan penelusuran literatur secara sistematis. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, dengan merekonstruksi 

peristiwa historis dan menganalisis perubahan struktur sosial, relasi kekuasaan, 

serta nilai-nilai yang berkembang dalam masyarakat Mekah dan Madinah. Hasil 

analisis selanjutnya digunakan untuk menafsirkan makna transformasi sosial-

politik dakwah Nabi serta relevansinya terhadap konteks kepemimpinan dan 

kehidupan sosial kontemporer. 



 

 

 

 

   

Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah 

14        Aladalah VOLUME 4, NO. 2 
 
 
 
 

  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

PERUBAHAN SOSIAL QURAISY AKIBAT DAKWAH RASULULLAH SAW 

Kehadiran dakwah Rasulullah Saw. di Mekah membawa dampak sosial yang 

sangat besar bagi masyarakat Quraisy yang selama berabad-abad hidup dengan 

sistem nilai, struktur sosial, dan tradisi yang mapan. Sebelum Islam hadir, 

masyarakat Quraisy berada dalam kondisi yang oleh Al-Qur’an disebut sebagai 

jahiliyyah, yakni suatu tatanan yang ditandai dengan dominasi fanatisme 

kesukuan, ketidakadilan sosial, serta praktik-praktik yang merendahkan martabat 

manusia. Dalam sistem ini, stratifikasi sosial terbentuk berdasarkan garis 

keturunan, status ekonomi, dan kekuasaan politik(Saepuloh et al., 2025). Kaum 

elit Quraisy, seperti Bani Umayyah dan Bani Makhzum, mendominasi kehidupan 

ekonomi, khususnya dalam perdagangan lintas negeri, sementara kelompok 

budak, perempuan, dan orang- orang lemah berada pada posisi marjinal tanpa hak 

yang jelas. 

Dakwah Nabi Muhammad Saw. sejak awal menekankan berbagai poin 

penting, seperti Tauhid, mempercayai hari kiamat sebagai hari pembalasan, 

mengajak manusia untuk menyucikan jiwa, serta pesan untuk memperkokoh 

persatuan dan persaudaraan. Seruan ini mengguncang berbagai fondasi 

keagamaan masyarakat Mekah yang mana mereka selama ini bertumpu pada 

pemujaan berhala di sekitar Ka’bah(Wahdania & Rahmawati, 2025). Ajaran 

tauhid tidak hanya menegasikan legitimasi spiritual para pemimpin Quraisy, 

tetapi juga menggugat otoritas sosial mereka yang terbangun atas dasar status 

penjaga Ka’bah dan pengelola ritual keagamaan. Hal ini menimbulkan resistensi 

keras dari kalangan elit Quraisy, karena mereka merasa terancam baik secara 

teologis maupun ekonomis. 

Selain dimensi teologis, dakwah Nabi juga menyentuh aspek sosial yang 

sangat mendasar. Rasulullah memperkenalkan prinsip kesetaraan manusia di 

hadapan Allah Swt., tanpa memandang suku, status, atau kedudukan sosial. 

Prinsip ini menabrak struktur sosial Quraisy yang hirarkis(Arzam, 2016). Tidak 

mengherankan jika banyak pengikut awal Islam justru berasal dari kalangan 



 
 
 
 

e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903 
 

marjinal, seperti Bilal bin Rabah yang seorang budak, atau Ammar bin Yasir dari 

golongan lemah. Fenomena ini memperlihatkan bahwa dakwah Rasulullah 

mengangkat martabat mereka yang sebelumnya termarjinalisasi, sekaligus 

menimbulkan kecemburuan sosial bagi kelompok elit yang terbiasa memegang 

kendali. 

Lebih jauh, Islam mengajarkan nilai persaudaraan, keadilan, dan tanggung 

jawab sosial. Al-Qur’an mengecam praktik riba, penindasan, dan penimbunan 

kekayaan yang menjadi ciri dominan kelas pedagang Quraisy. Dengan demikian, 

dakwah Nabi Muhammad Saw. tidak hanya berupa seruan spiritual, tetapi juga 

membawa kritik sosial terhadap praktik ekonomi yang eksploitatif dan menindas. 

Hal ini memberi tekanan moral bagi para pedagang Quraisy yang selama ini 

menikmati keuntungan dari sistem yang timpang. 

Perubahan sosial akibat dakwah Rasulullah juga tampak pada pola 

hubungan antarkelompok. Jika sebelumnya fanatisme kesukuan menjadi dasar 

solidaritas, maka Islam menggeser orientasi solidaritas tersebut kepada 

persaudaraan iman (ukhuwah islamiyyah). Identitas baru ini mempertemukan 

individu dari berbagai suku dalam satu ikatan keagamaan, yang secara perlahan 

mengikis superioritas kabilah sebagai identitas utama. Proses ini pada akhirnya 

membuka jalan bagi terbentuknya komunitas yang lebih inklusif dan universal, 

yang kelak menemukan bentuk lebih konkret setelah peristiwa hijrah ke 

Madinah(Kamila et al., 2025). 

Meskipun demikian, transformasi sosial ini tidak terjadi tanpa konflik. 

Penolakan keras dari para pemimpin Quraisy, seperti Abu Jahal dan Abu Lahab, 

menunjukkan betapa dakwah Nabi Muhammad Saw. dianggap sebagai ancaman 

terhadap tatanan sosial yang sudah mapan. Perlawanan yang berujung pada 

intimidasi, penyiksaan, dan embargo ekonomi terhadap kaum Muslimin justru 

semakin mempertegas adanya pertarungan ideologis antara nilai-nilai jahiliyyah 

dan ajaran Islam. Konflik ini sekaligus menunjukkan bahwa perubahan sosial yang 

diusung oleh dakwah Nabi bersifat revolusioner, karena menyasar langsung pada 

akar-akar ketidakadilan dan ketimpangan sosial yang mengakar dalam 

masyarakat Quraisy(Hidayatulloh, 2025). 



 

 

 

 

   

Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah 

16        Aladalah VOLUME 4, NO. 2 
 
 
 
 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa dakwah Rasulullah Saw. di 

Mekah memicu proses perubahan sosial yang fundamental. Dari masyarakat yang 

terbelenggu fanatisme kesukuan, ketidakadilan, dan diskriminasi, Islam 

menghadirkan visi baru tentang masyarakat yang egaliter, berkeadilan, dan 

berlandaskan tauhid(Azzahra et al., 2025). Walaupun mendapat tentangan keras, 

nilai-nilai tersebut tetap mengakar dalam komunitas Muslim awal, yang kemudian 

menjadi fondasi bagi terbentuknya tatanan sosial-politik baru di Madinah. 

Madinah sebagai Basis Negara Islam 

Peristiwa hijrah Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم dari Mekah ke Madinah merupakan 

tonggak penting dalam sejarah Islam, karena menandai perubahan dari dakwah 

yang masih bersifat spiritual dan terbatas menjadi gerakan sosial-politik yang 

terorganisasi. Sebelum hijrah, Nabi dan para sahabat hidup dalam tekanan 

berat(Rahmatulloh et al., 2025). Kaum Quraisy melakukan berbagai bentuk 

penindasan, mulai dari ejekan, pemboikotan ekonomi, hingga penyiksaan fisik 

terhadap pengikut yang lemah. Meskipun Islam sudah mulai mengakar di 

kalangan masyarakat Mekah, kondisi sosial-politik tidak memungkinkan bagi 

dakwah untuk berkembang lebih jauh. 

Peluang baru muncul ketika sekelompok penduduk Yatsrib—yang kemudian 

dikenal sebagai Madinah—menerima Islam dan menyatakan kesetiaan kepada 

Nabi melalui Baiat Aqabah Pertama (621 M) dan Baiat Aqabah Kedua (622 M). 

Dukungan ini bukan hanya spiritual, tetapi juga politis, sebab mereka berjanji 

melindungi Nabi sebagaimana mereka melindungi keluarga sendiri. Baiat Aqabah 

Kedua secara khusus menjadi fondasi bagi terbentuknya komunitas politik Islam, 

karena mengandung unsur perjanjian sosial yang mirip dengan kontrak 

politik(Huda & Hasyim, 2020). 

Setelah baiat tersebut, Nabi صلى الله عليه وسلم mengizinkan para sahabat berhijrah terlebih 

dahulu ke Yatsrib. Gelombang hijrah ini berlangsung bertahap. Kehadiran para 

sahabat di Yatsrib semakin memperkuat embrio komunitas Muslim yang kelak 

menjadi kaum Anshar (penduduk asli Madinah yang menerima Islam) dan kaum 

Muhajirin (Muslim Mekah yang hijrah). 

Nabi sendiri baru berhijrah setelah Quraisy merencanakan pembunuhan 



 
 
 
 

e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903 
 

terhadap beliau. Dengan strategi cermat, Nabi keluar dari Mekah bersama Abu 

Bakar as-Shiddiq r.a., bersembunyi di Gua Tsur selama tiga hari, lalu melanjutkan 

perjalanan ke Yatsrib dengan penuh kewaspadaan. Hijrah ini bukan sekadar 

perpindahan geografis, tetapi juga peralihan basis perjuangan: dari kondisi 

tertekan di Mekah menuju lingkungan baru yang lebih kondusif untuk 

mengembangkan masyarakat Islam. 

Ketika Nabi  صلى الله عليه وسلم tiba di Yatsrib, beliau disambut dengan suka cita oleh penduduk 

kota. Sambutan ini menandakan lahirnya sebuah masyarakat baru yang bersedia 

menempatkan Islam sebagai landasan kehidupan. Sebelum resmi membangun 

struktur pemerintahan, Nabi terlebih dahulu meneguhkan fondasi ukhuwwah 

(persaudaraan) antara kaum Muhajirin dan Anshar, serta mendirikan Masjid 

Nabawi sebagai pusat ibadah, pendidikan, dan musyawarah. Dari sinilah 

perlahan-lahan Madinah berkembang menjadi basis negara Islam pertama di 

bawah kepemimpinan langsung Rasulullah(Vachruddin, 2021). 

Peristiwa hijrah Nabi Muhammad Saw. dari Mekah ke Madinah pada tahun 

622 M merupakan salah satu tonggak terpenting dalam sejarah Islam. Hijrah tidak 

hanya bermakna perpindahan fisik dari satu kota ke kota lain, melainkan juga 

simbol transisi dari dakwah yang bersifat personal dan spiritual menuju 

pembentukan sebuah komunitas politik yang terorganisir. Di Madinah, Islam 

menemukan ruang yang lebih kondusif untuk berkembang, baik sebagai agama 

maupun sebagai sistem sosial-politik. 

Madinah sendiri memiliki latar belakang sosial yang berbeda dengan Mekah. 

Jika Mekah dikenal sebagai pusat perdagangan dan agama dengan struktur 

oligarki Quraisy yang kuat, maka Madinah lebih bercorak agraris dengan 

masyarakat yang plural(Sairazi, 2019). Kota ini dihuni oleh dua kelompok besar 

bangsa Arab, yaitu suku Aus dan Khazraj, yang telah lama terlibat dalam konflik 

antarsuku. Di samping itu, terdapat pula komunitas Yahudi yang memiliki posisi 

ekonomi penting, terutama dalam bidang pertanian dan perdagangan. Kondisi 

masyarakat yang heterogen, dengan berbagai kepentingan dan potensi konflik, 

menuntut kehadiran figur pemersatu. Dalam konteks inilah, Nabi Muhammad 

Saw. hadir sebagai mediator sekaligus pemimpin yang mampu merangkul semua 



 

 

 

 

   

Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah 

18        Aladalah VOLUME 4, NO. 2 
 
 
 
 

pihak. 

Salah satu langkah strategis Nabi di Madinah adalah menyusun Piagam 

Madinah, sebuah dokumen politik dan sosial yang mengatur hubungan antar 

kelompok dalam masyarakat Madinah. Piagam ini memuat prinsip-prinsip 

fundamental, seperti pengakuan atas keberagaman agama, jaminan kebebasan 

beribadah, serta kesepakatan untuk bersama- sama mempertahankan Madinah 

dari ancaman luar. Dengan Piagam Madinah, Nabi Muhammad Saw. berhasil 

membangun konsensus sosial yang menjadi dasar bagi lahirnya komunitas politik 

Islam. Hal ini menjadikan Madinah sebagai negara kota pertama yang 

berlandaskan nilai-nilai Islam, di mana otoritas politik dan moral berpadu dalam 

satu kepemimpinan(Nurmansyah, 2025). 

Di bawah kepemimpinan Nabi, Madinah mengalami transformasi sosial yang 

signifikan. Ikatan kesukuan yang selama ini menjadi sumber konflik digantikan 

oleh ikatan keimanan (ukhuwah islamiyyah). Konsep mu’akhah atau 

persaudaraan antara kaum Muhajirin dan Anshar menjadi instrumen penting 

dalam membangun solidaritas sosial. Para Muhajirin yang meninggalkan harta 

benda mereka di Mekah mendapatkan dukungan dari kaum Anshar yang rela 

berbagi sumber daya. Praktik ini menunjukkan bahwa Madinah bukan hanya 

menjadi pusat politik, tetapi juga laboratorium sosial di mana nilai- nilai Islam 

dipraktikkan secara nyata. 

Selain membangun solidaritas internal, Nabi Muhammad Saw. juga 

menerapkan kebijakan luar negeri yang realistis. Hubungan dengan komunitas 

Yahudi, meskipun diwarnai dengan dinamika dan konflik, pada awalnya dikelola 

melalui kesepakatan bersama dalam Piagam Madinah. Sikap Nabi menunjukkan 

fleksibilitas politik yang berpijak pada prinsip keadilan, tetapi juga ketegasan 

ketika terjadi pelanggaran perjanjian. Dalam konteks ini, Madinah 

memperlihatkan ciri-ciri sebuah negara yang berdaulat, dengan kapasitas untuk 

mengatur hubungan internal maupun eksternal. 

Puncaknya, Madinah menjadi basis kekuatan Islam dalam menghadapi 

dominasi Quraisy Mekah. Perang-perang besar seperti Badar, Uhud, dan Khandaq 

menunjukkan bahwa Madinah bukan sekadar tempat perlindungan, tetapi juga 



 
 
 
 

e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903 
 

pusat perlawanan yang strategis. Dari sinilah Islam kemudian meluaskan 

pengaruhnya ke seluruh Jazirah Arab. Dengan demikian, Madinah bukan hanya 

sebuah kota, melainkan simbol lahirnya negara Islam pertama yang berlandaskan 

syariat, solidaritas, dan kepemimpinan profetik(Marzuki et al., 2025).  

Dengan terbentuknya Madinah sebagai basis negara Islam, dakwah Nabi 

Muhammad Saw. menemukan bentuk institusionalnya. Nilai-nilai tauhid, 

keadilan, persaudaraan, dan toleransi yang sebelumnya hanya menjadi ajaran 

normatif kini terwujud dalam realitas sosial-politik. Oleh karena itu, transformasi 

dari Mekah ke Madinah menandai lahirnya sebuah peradaban baru yang tidak 

hanya mengubah wajah masyarakat Arab, tetapi juga memberikan kontribusi 

besar bagi sejarah umat manusia. 

Relevansi Model Kepemimpinan Nabi dengan Masa Kini 

Kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. tidak hanya berdimensi spiritual, 

tetapi juga sosial, politik, dan moral. Sebagai Rasul sekaligus kepala negara di 

Madinah, beliau berhasil mengintegrasikan otoritas keagamaan dengan fungsi 

pemerintahan, sehingga menghadirkan model kepemimpinan yang unik dan 

komprehensif. Karakteristik kepemimpinan Nabi—yang berlandaskan pada 

keteladanan, musyawarah, keadilan, dan kepedulian terhadap umat—

menjadikannya relevan untuk dijadikan inspirasi dalam konteks kepemimpinan 

modern(Tyas, 2019). 

Salah satu aspek penting dalam kepemimpinan Nabi adalah keteladanan 

(uswah hasanah). Rasulullah tidak hanya memberi perintah, tetapi juga terlebih 

dahulu mencontohkan dalam tindakan nyata. Dalam peperangan, misalnya, beliau 

tidak berada di belakang, melainkan turut berada di garis depan(Nabila & 

Masyhur, 2025). Dalam kehidupan sehari-hari, beliau menampilkan 

kesederhanaan, kejujuran, dan konsistensi moral yang tinggi. Keteladanan 

semacam ini merupakan fondasi penting dalam membangun kepercayaan publik, 

yang dalam terminologi modern disebut sebagai moral authority(Iklan et al., 

2024). 

Selain keteladanan, prinsip musyawarah (syura) juga menjadi ciri khas 

kepemimpinan Nabi. Piagam Madinah mencerminkan semangat kolektif dalam 



 

 

 

 

   

Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah 

20        Aladalah VOLUME 4, NO. 2 
 
 
 
 

pengambilan keputusan, di mana berbagai kelompok masyarakat dilibatkan 

untuk menjaga stabilitas sosial-politik. Bahkan dalam urusan internal umat Islam, 

Rasulullah sering bermusyawarah dengan para sahabat, seperti dalam strategi 

Perang Uhud atau Khandaq. Hal ini menunjukkan bahwa kepemimpinan Nabi 

bukan otoritarian, melainkan partisipatif, yang sejalan dengan prinsip demokrasi 

modern tentang pentingnya konsultasi dan keterlibatan masyarakat dalam proses 

pengambilan keputusan. 

Dimensi lain dari kepemimpinan Nabi adalah keadilan. Nabi Muhammad Saw. 

tidak membedakan perlakuan berdasarkan status sosial, suku, atau kedekatan 

personal. Dalam suatu peristiwa, beliau menegaskan bahwa jika anaknya Fatimah 

mencuri, maka hukuman tetap harus ditegakkan sesuai aturan hukum(Andi, 

2023). Prinsip ini menegaskan bahwa supremasi hukum dan keadilan adalah nilai 

universal yang tidak boleh dikompromikan. Dalam konteks kepemimpinan 

kontemporer, prinsip ini relevan untuk menegakkan rule of law serta 

memberantas praktik nepotisme, kolusi, dan diskriminasi yang sering menjadi 

masalah dalam sistem politik modern. 

Kepemimpinan Nabi juga menekankan empati dan kepedulian sosial. Beliau 

selalu hadir bagi kelompok lemah, seperti yatim, fakir miskin, dan budak. Dalam 

banyak hadis disebutkan bahwa Nabi sering berbagi makanan, memerdekakan 

budak, serta menekankan pentingnya solidaritas sosial. Kepemimpinan yang 

berorientasi pada kesejahteraan rakyat ini sangat relevan dengan konsep servant 

leadership dalam teori kepemimpinan modern, yakni pemimpin yang berfungsi 

melayani, bukan dilayani(Shihabuddin et al., 2024). 

Dalam era globalisasi dan modernisasi yang sarat tantangan, model 

kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. tetap memberikan pelajaran berharga. 

Tantangan kepemimpinan masa kini, seperti krisis moral, ketidakadilan sosial, 

konflik identitas, dan korupsi, dapat direspon dengan mengadopsi nilai-nilai 

kepemimpinan profetik (berdasar pada nilai-nilai kenabian). Musyawarah dapat 

menjadi dasar demokrasi partisipatif, keadilan menjadi pedoman dalam hukum 

dan kebijakan publik, keteladanan moral menjadi benteng dari krisis integritas, 

sementara kepedulian sosial menjadi jawaban atas kesenjangan ekonomi yang 



 
 
 
 

e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903 
 

kian melebar(Hamdi, 2023). 

Dengan demikian, relevansi model kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. 

bukan hanya sebatas dalam konteks sejarah Islam, tetapi juga dalam kerangka 

universal kemanusiaan. Kepemimpinan yang berpijak pada moralitas, keadilan, 

partisipasi, dan pelayanan publik merupakan model yang sangat dibutuhkan oleh 

masyarakat global saat ini. Nabi Muhammad Saw. tidak hanya berhasil 

membangun sebuah negara di Madinah, tetapi juga meninggalkan warisan 

kepemimpinan yang terus hidup dan dapat dijadikan inspirasi lintas zaman(Ilmi 

et al., 2025). 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa transformasi dakwah Nabi Muhammad 

Saw. dari Mekah ke Madinah merupakan proses perubahan sosial-politik yang 

bersifat gradual, kontekstual, dan strategis. Dakwah pada fase Mekah berfungsi 

sebagai gerakan transformasi moral dan sosial yang menggugat struktur 

kesukuan, ketimpangan sosial, serta legitimasi kekuasaan elit Quraisy, sekaligus 

membangun fondasi ideologis bagi lahirnya komunitas Muslim. Fase Madinah 

menandai institusionalisasi dakwah tersebut melalui pembentukan masyarakat 

politik yang plural dan terorganisasi, dengan Piagam Madinah sebagai kerangka 

normatif yang mengatur relasi sosial, politik, dan hukum secara inklusif. 

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada pengembangan kajian sosial-

politik Islam dengan menawarkan pembacaan sosio-historis atas dakwah Nabi 

Muhammad Saw. yang melampaui pendekatan normatif-teologis dan narasi 

sejarah deskriptif. Studi ini menunjukkan bahwa dakwah Nabi tidak dapat 

dipisahkan dari dinamika struktur sosial dan relasi kekuasaan, serta berperan 

sebagai instrumen transformasi sosial yang efektif dalam membangun tatanan 

masyarakat yang berkeadilan. Dengan demikian, artikel ini memperkaya 

diskursus tentang hubungan antara agama, perubahan sosial, dan kepemimpinan 

dalam konteks Islam awal. 

Implikasi akademik dari temuan ini terletak pada relevansi model 

kepemimpinan profetik sebagai kerangka analitis dalam studi kepemimpinan dan 

tata kelola sosial-politik kontemporer. Prinsip keteladanan moral, musyawarah, 



 

 

 

 

   

Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah 

22        Aladalah VOLUME 4, NO. 2 
 
 
 
 

keadilan, dan kepedulian sosial yang dipraktikkan Nabi Muhammad Saw. dapat 

dipahami sebagai nilai universal yang dapat diadaptasi dalam konteks masyarakat 

modern yang plural dan demokratis. 

Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan karena sepenuhnya bergantung 

pada sumber kepustakaan, khususnya literatur klasik dan kajian sekunder, 

sehingga analisis sangat bergantung pada interpretasi teks dan konteks historis 

yang tersedia. Selain itu, pendekatan sosio-historis yang digunakan belum secara 

mendalam mengintegrasikan teori-teori sosial kontemporer sebagai kerangka 

analisis utama. 

Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan 

kajian ini dengan pendekatan interdisipliner, seperti mengombinasikan analisis 

sosio-historis dengan teori perubahan sosial, teori kepemimpinan, atau studi 

politik komparatif. Penelitian lanjutan juga dapat mengkaji relevansi model 

dakwah dan kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. dalam konteks masyarakat 

Muslim kontemporer yang lebih beragam, baik melalui studi empiris maupun 

analisis komparatif lintas budaya dan sistem politik. 

ACKNOWLEDMENT / TERIMA KASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang telah 

memberikan dukungan dalam penyusunan artikel ini. Secara khusus, apresiasi 

disampaikan kepada dosen pengampu mata kuliah Dinamika Peradaban Islam 

atas bimbingan, arahan, dan masukan akademik yang sangat berharga. Penulis 

juga berterima kasih kepada para peneliti dan penulis karya ilmiah yang menjadi 

rujukan dalam penelitian ini, sehingga memperkaya analisis historis dan 

sosiologis yang disajikan. Semoga artikel ini dapat memberikan kontribusi bagi 

pengembangan kajian sejarah dan pemikiran sosial-politik Islam. 

  



 
 
 
 

e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903 
 

DAFTAR REFERENSI 

Andi, S. (2023). Persamaan Hak Di Hadapan Hukum Persepektif Hadis Nabi (kajian 
Sosio Historis-Kontekstualis). Khulasah : Islamic Studies Journal, 5(1), 20–38. 
https://doi.org/10.55656/kisj.v5i1.90 

Arzam. (2016). Hukum Islam Sebagai Revolusioner Dan Egaliter Dalam Kehidupan 
Sosial. Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 14(1), 1–16. 
https://doi.org/10.32939/islamika.v14i1.8 

Azizah, S. S., & Yudhistira, D. (2025). Relevansi Piagam Madinah Dalam 
Pembentukan Prinsip-Prinsip Hak Asasi Manusia Global: Tinjauan Sejarah Dan 
Hukum Islam. Mashlahah : Journal Of Islamic Economics, 4(1), 21–29. 
https://journal.uii.ac.id/JIELariba/article/download/25616/14511/81899 

Azzahra, K., Harahap, N. I., Triansyah, H., & Marzuki. (2025). Gerakan Sosial 
Keagamaan Dan Politik Era Mekkah. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset 
Pendidikan, 4(1), 918–926. https://doi.org/10.31004/jerkin.v4i1.1663 

Hamdi, M. R. (2023). Pemilihan Pemimpin Dalam Islam Dan Konsep Politik 
Profetik. Al- Muqaronah: Jurnal Perbandingan Mazhab Dan Hukum, 2(2), 34–
52. http://repository.radenintan.ac.id/11375/1/PERPUS 
PUSAT.pdf%0Ahttp://business-law.binus.ac.id/2015/10/08/pariwisata-
syariah/%0Ahttps://www.ptonline.com/articles/how-to-get-better-mfi-
results%0Ahttps://journal.uir.ac.id/index.php/kiat/article/view/8839 

Hidayatulloh, M. A. (2025). Peradaban Islam Pada Masa Nabi Muhammad Saw. 
Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ), 3(1), 1193–1202. 
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/article/view/705/516 

Huda, M. H., & Hasyim, M. (2020). Perspektif Nilai-Nilai Kemanusiaan dalam Baiat 
Aqabah dan Piagam Madinah. Jurnal Pusaka, 8(1), 86–98. 
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai 

Iklan, D., Publik, P., & Hadits, P. (2024). Prinsip Kejujuran, Transparansi, Dan 
Kesederhanaan Dalam Iklan Pelayanan Publik Perspektif Hadits Nabi 
Muhammad Saw. Jurnal Khabar: Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 6(2), 211–
222. 

Ilmi, R., Artika, L., & Marzuki. (2025). Relevansi Sirah Nabawiyah dalam Konteks 
Modern. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 4(1), 170–179. 

Kamila, A. N., Yusniati, N., Al Fahmi, F. F., Irham, M., Hudzaifah, A., & Nabila, F. 
(2025). Revolusi Sosial di Mekkah : Jejak Dakwah Rasulullah SAW dalam 
Mengubah Peradaban. SWADESI : Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sejarah, 1(4), 
59–70. 

Marzuki, Rafly, M., & Sadri, K. (2025). Perang – Perang Besar Dalam Islam (the 
Great Wars in Islam). JICN: Jurnal Intelek Dan Cendekiawan Nusanatara, 2(3), 
2274–2282. https://jicnusantara.com/index.php/jicn 

Nabila, A., & Masyhur, L. S. (2025). Analisis Keteladanan Nabi Muhammad Saw 



 

 

 

 

   

Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah 

24        Aladalah VOLUME 4, NO. 2 
 
 
 
 

Dalam Perang Uhud (Perspektif Al-Qur’an). 10(4). 

Nurmansyah, A. R. (2025). Piagam Madinah Dalam Perspektif Negara Hukum. 
Jurnal Sains Student Research, 3(2), 270–275. 

Rahmatulloh, Y., Iqbal, M., Fardan, A., & Rahmatullah, S. (2025). Fenomena Tren 
Hijrah Keberagaman di Kalangan Gen Z: Studi Fenomenologi Kecenderungan 
terhadap Corak Dakwah Sufisme dan Salafisme. Jurnal Budi Pekerti Agama 
Islam, 3(3), 339–358. https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai 

Rizqi, M. A., & Alamudi, A. K. (2025). Analisis Kepemimpinan Islami Pada Era 
Modern. Jurnal Manajerial, 12(No. 02), 319. 
http://dx.doi.org/10.30587/jurnalmanajerial.v12i02.9782 

Saepuloh, E., Satmita, G. P., Permata, G. I., Masripah, Zuhri, M. T., & Munawaroh, N. 
(2025). Pemikiran Dan Peradaban: Arab Pra-Islam Dan Munculnya Peradaban 
Pada Masa Nabi Muhammad Saw. Jurnal Transformasi Pendidikan 
Berkelanjutan, 6(2), 147–158. 

Sairazi, A. H. (2019). Kondisi Geografis, Sosial Politik Dan Hukum Di Makkah Dan 
Madinah Pada Masa Awal Islam. Journal of Islamic and Law Studies, 3(1), 119–
146. 

Shihabuddin, A., Putra, R. M., & Andriani, T. (2024). Kepemimpinan Kenabian 
dalam Konteks Kontemporer : Analisis Konsep, Praktik, dan Tantangan. Jurnal 
Pendidikan Tambusai, 8(1), 5659–5673. 

Tyas, N. R. (2019). Model Kepemimpinan Pendidikan Nabi Muhammad Saw. 
Muslim Heritage, 4(2), 261–279. 
https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v4i2.1851 

Vachruddin, V. P. (2021). Konsepsi dan Strategi Muhammad SAW dalam 
Mendirikan Negara Madinah Al-Munawwarah. Fajar Historia: Jurnal Ilmu 
Sejarah Dan Pendidikan, 5(1), 70–88. https://doi.org/10.29408/fhs.v5i1.3355 

Wahdania, & Rahmawati. (2025). Metode Pendekatan Nabi Muhammad dalam 
Mengajak Umatnya di Mekkah dan di Madinah Menjadi Pengikutnya. Jurnal 
Mudabbir (Journal Research And Education Studies), 5(2), 2935–2955. 

 


