ALADALAH : Jurnal Politik, Sosial, Hukum dan Humaniora

Volume 4 Nomor 2

P-ISSN: 2962-889X; E-ISSN: 2962-8903

DOI: https://doi.org/10.59246/aladalah.v2i4

Tersedia online di: https://ejurnalgarnain.stisng.ac.id/index.php /ALADALAH

OPENg "~ ACCESS

Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis
Sosio-Historis Mekah-Madinah

Andi Alif Afwan'’, Amrudin?, Susmihara3, Syamzan Syukur*

L234Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
*Email: afwanandialif30@gmail.com?, amruddintsm9@gmail.com?, susmihara.uin-
alauddin.ac.id?, syamzan.syukur@uin-alauddin.ac.id*

Abstract. Studies on the Prophet Muhammad’s da ‘wah commonly approach the Meccan—Medinan
period through normative-theological perspectives or descriptive historical narratives, leaving the
socio-political dimension of transformation and its relevance to contemporary leadership insufficiently
explored. This article aims to analyze the transformation of the Prophet Muhammad'’s da ‘wah from
Mecca to Medina as a process of socio-political change using a socio-historical approach. This study
employs qualitative library research, drawing on primary sources such as the Qur’an, hadith, and
classical sirah literature, as well as secondary sources from contemporary scholarly works. Data are
analyzed descriptively and analytically by reconstructing historical contexts and examining shifts in
social structures, power relations, and prevailing values in Meccan and Medinan society.The findings
reveal that the Meccan da ‘wah functioned as a moral and social transformation movement that
challenged tribalism, social inequality, and the legitimacy of the Quraysh elite, while simultaneously
laying the ideological foundation of the early Muslim community. This transformation reached its
institutional form in Medina through the formation of a plural and organized political community, as
reflected in the Charter of Medina. The study argues that the success of the Prophet’s da ‘wah was not
solely religious but also socio-political, embodied in a model of prophetic leadership grounded in moral
exemplarity, consultation (shura), justice, and social compassion. This article contributes to socio-
political Islamic studies by offering a socio-historical interpretation of prophetic da ‘wah and
highlighting its relevance for contemporary leadership and governance.

Keywords: Social Transformation, Prophetic Da ‘wah, Madinan State, Prophetic Leadership

Abstrak: Kajian tentang dakwah Nabi Muhammad Saw. umumnya menempatkan peristiwa Mekah—
Madinah dalam kerangka normatif-teologis atau narasi sejarah deskriptif, sehingga aspek
transformasi sosial-politik dan relevansinya bagi kepemimpinan kontemporer belum dianalisis secara
memadai. Artikel ini bertujuan menganalisis transformasi dakwah Nabi Muhammad Saw. dari Mekah
ke Madinah sebagai proses perubahan sosial-politik dengan menggunakan pendekatan sosio-historis.
Penelitian ini merupakan studi kepustakaan kualitatif dengan sumber data primer berupa Al-Qur’an,
hadis, dan literatur klasik sirah nabawiyah, serta sumber sekunder berupa kajian akademik
kontemporer. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan merekonstruksi konteks historis dan
mengkaji perubahan struktur sosial, relasi kekuasaan, serta nilai-nilai yang berkembang dalam
masyarakat Mekah dan Madinah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dakwah Nabi di Mekah
berfungsi sebagai gerakan transformasi moral dan sosial yang menggugat struktur kesukuan,
ketimpangan sosial, dan legitimasi elit Quraisy, sekaligus membangun fondasi ideologis komunitas
Muslim. Transformasi tersebut mencapai bentuk institusional di Madinah melalui pembentukan
masyarakat politik yang plural dan terorganisasi, sebagaimana tercermin dalam Piagam Madinah.

Received: Juni 12, 2024; Revised: Juli 18, 2024; Accepted: August 27, 2024; Online Available: August
29, 2024; Published: August 29, 2024;
*Corresponding author, e-mail address



https://doi.org/10.59246/aladalah.v2i4
https://ejurnalqarnain.stisnq.ac.id/index.php/ALADALAH
mailto:afwanandialif30@gmail.com
mailto:amruddintsm9@gmail.com2

Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah

Artikel ini menegaskan bahwa keberhasilan dakwah Nabi tidak hanya bersifat religius, tetapi juga
sosial-politik, dengan model kepemimpinan profetik yang berlandaskan keteladanan, musyawarah,
keadilan, dan kepedulian sosial. Temuan ini berkontribusi pada pengayaan kajian sosial-politik Islam
dengan menawarkan pembacaan sosio-historis atas dakwah Nabi serta relevansinya bagi
pengembangan konsep kepemimpinan dan tata kelola masyarakat kontemporer.

Kata kunci: Transformasi Sosial; Dakwah Nabi Muhammad Saw.; Negara Madina; Kepemimpinan
Profetik.

LATAR BELAKANG

Sejarah dakwah Nabi Muhammad Saw. merupakan salah satu fase penting
dalam perjalanan umat manusia, khususnya dalam pembentukan peradaban
[slam. Proses dakwah yang bermula dari kota Mekah dengan berbagai rintangan
dan tantangan, hingga akhirnya terwujud dalam bentuk sebuah komunitas politik
di Madinah, menjadi bukti nyata transformasi sosial dan politik yang fundamental.
Transformasi ini tidak hanya bersifat keagamaan, tetapi juga menyentuh dimensi
sosial, budaya, dan tatanan pemerintahan.

Pertama, dakwah Rasulullah di Mekah membawa perubahan sosial yang
signifikan bagi masyarakat Quraisy. Sebelum Islam hadir, struktur sosial Quraisy
didominasi oleh sistem kesukuan, hierarki yang kaku, serta praktik sosial yang
sarat dengan ketidakadilan, seperti diskriminasi terhadap budak dan perempuan.
Ajaran Islam yang menekankan kesetaraan, persaudaraan, dan keadilan sosial
secara perlahan mengguncang tatanan lama. Walaupun mendapat perlawanan
keras dari kaum elit Quraisy, nilai-nilai yang dibawa Rasulullah berhasil
menanamkan benih perubahan dalam pola pikir sebagian masyarakat
Mekah(Kamila et al., 2025).

Kedua, momentum hijrah ke Madinah menjadi tonggak baru dalam
perjalanan dakwah Nabi. Di kota ini, Islam tidak hanya dipraktikkan sebagai
ajaran moral dan spiritual, tetapi juga sebagai dasar bagi sebuah tatanan sosial-
politik Madinah tampil sebagai basis negara Islam pertama, dengan Piagam
Madinah sebagai fondasi hukum yang mengatur kehidupan bersama antara umat
Islam, Yahudi, dan kelompok lain. Kehidupan masyarakat yang semula diwarnai
konflik antarsuku berhasil dipersatukan dalam sebuah visi bersama, yakni

membangun komunitas yang berlandaskan keadilan, toleransi, dan

12 |  Aladalah VOLUME 4, NO. 2



e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903

persaudaraan(Azizah & Yudhistira, 2025).

Ketiga, model kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. yang tercermin dalam
transformasi dakwah dari Mekah ke Madinah tentunya masih tetap relevan untuk
masa kini. Kepemimpinan beliau tidak hanya bersandar pada otoritas spiritual,
tetapi juga pada prinsip musyawarah, keadilan, dan keteladanan. Dalam konteks
modern, nilai-nilai tersebut dapat menjadi inspirasi dalam menghadapi
problematika sosial-politik, khususnya dalam mewujudkan kepemimpinan yang
berintegritas, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama(Rizqi &
Alamudi, 2025).

Dengan demikian, kajian tentang transformasi sosial dan politik dakwah Nabi
dari Mekah ke Madinah, baik dari sisi historis maupun sosiologis, sangat penting
untuk dilakukan. Kajian ini bukan hanya untuk memahami perjalanan sejarah Islam,
tetapi juga untuk menggali nilai-nilai yang relevan dalam menjawab tantangan

masyarakat kontemporer.
METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research) yang menggunakan pendekatan sosio-historis. Pendekatan ini
digunakan untuk menganalisis proses transformasi dakwah Nabi Muhammad Saw.
dari Mekah ke Madinah dengan menempatkannya dalam konteks sejarah serta
dinamika sosial masyarakat Arab pada masa awal Islam.

Data penelitian bersumber dari sumber primer berupa Al-Qur’an, hadis, dan
literatur sirah nabawiyah, serta sumber sekunder berupa artikel, jurnal, dan karya
ilmiah yang relevan dengan tema perubahan sosial, pembentukan Negara Madinah,
dan kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. Teknik pengumpulan data dilakukan
melalui dokumentasi dan penelusuran literatur secara sistematis.

Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, dengan merekonstruksi
peristiwa historis dan menganalisis perubahan struktur sosial, relasi kekuasaan,
serta nilai-nilai yang berkembang dalam masyarakat Mekah dan Madinah. Hasil
analisis selanjutnya digunakan untuk menafsirkan makna transformasi sosial-
politik dakwah Nabi serta relevansinya terhadap konteks kepemimpinan dan

kehidupan sosial kontemporer.



Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah

HASIL DAN PEMBAHASAN

PERUBAHAN SOSIAL QURAISY AKIBAT DAKWAH RASULULLAH SAW

Kehadiran dakwah Rasulullah Saw. di Mekah membawa dampak sosial yang
sangat besar bagi masyarakat Quraisy yang selama berabad-abad hidup dengan
sistem nilai, struktur sosial, dan tradisi yang mapan. Sebelum Islam hadir,
masyarakat Quraisy berada dalam kondisi yang oleh Al-Qur’an disebut sebagai
jahiliyyah, yakni suatu tatanan yang ditandai dengan dominasi fanatisme
kesukuan, ketidakadilan sosial, serta praktik-praktik yang merendahkan martabat
manusia. Dalam sistem ini, stratifikasi sosial terbentuk berdasarkan garis
keturunan, status ekonomi, dan kekuasaan politik(Saepuloh et al., 2025). Kaum
elit Quraisy, seperti Bani Umayyah dan Bani Makhzum, mendominasi kehidupan
ekonomi, khususnya dalam perdagangan lintas negeri, sementara kelompok
budak, perempuan, dan orang- orang lemah berada pada posisi marjinal tanpa hak
yang jelas.

Dakwah Nabi Muhammad Saw. sejak awal menekankan berbagai poin
penting, seperti Tauhid, mempercayai hari kiamat sebagai hari pembalasan,
mengajak manusia untuk menyucikan jiwa, serta pesan untuk memperkokoh
persatuan dan persaudaraan. Seruan ini mengguncang berbagai fondasi
keagamaan masyarakat Mekah yang mana mereka selama ini bertumpu pada
pemujaan berhala di sekitar Ka’bah(Wahdania & Rahmawati, 2025). Ajaran
tauhid tidak hanya menegasikan legitimasi spiritual para pemimpin Quraisy,
tetapi juga menggugat otoritas sosial mereka yang terbangun atas dasar status
penjaga Ka’bah dan pengelola ritual keagamaan. Hal ini menimbulkan resistensi
keras dari kalangan elit Quraisy, karena mereka merasa terancam baik secara
teologis maupun ekonomis.

Selain dimensi teologis, dakwah Nabi juga menyentuh aspek sosial yang
sangat mendasar. Rasulullah memperkenalkan prinsip kesetaraan manusia di
hadapan Allah Swt. tanpa memandang suku, status, atau kedudukan sosial.
Prinsip ini menabrak struktur sosial Quraisy yang hirarkis(Arzam, 2016). Tidak

mengherankan jika banyak pengikut awal Islam justru berasal dari kalangan

14 |  Aladalah VOLUME 4, NO. 2



e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903

marjinal, seperti Bilal bin Rabah yang seorang budak, atau Ammar bin Yasir dari
golongan lemah. Fenomena ini memperlihatkan bahwa dakwah Rasulullah
mengangkat martabat mereka yang sebelumnya termarjinalisasi, sekaligus
menimbulkan kecemburuan sosial bagi kelompok elit yang terbiasa memegang
kendali.

Lebih jauh, Islam mengajarkan nilai persaudaraan, keadilan, dan tanggung
jawab sosial. Al-Qur’an mengecam praktik riba, penindasan, dan penimbunan
kekayaan yang menjadi ciri dominan kelas pedagang Quraisy. Dengan demikian,
dakwah Nabi Muhammad Saw. tidak hanya berupa seruan spiritual, tetapi juga
membawa kritik sosial terhadap praktik ekonomi yang eksploitatif dan menindas.
Hal ini memberi tekanan moral bagi para pedagang Quraisy yang selama ini
menikmati keuntungan dari sistem yang timpang.

Perubahan sosial akibat dakwah Rasulullah juga tampak pada pola
hubungan antarkelompok. Jika sebelumnya fanatisme kesukuan menjadi dasar
solidaritas, maka Islam menggeser orientasi solidaritas tersebut kepada
persaudaraan iman (ukhuwah islamiyyah). Identitas baru ini mempertemukan
individu dari berbagai suku dalam satu ikatan keagamaan, yang secara perlahan
mengikis superioritas kabilah sebagai identitas utama. Proses ini pada akhirnya
membuka jalan bagi terbentuknya komunitas yang lebih inklusif dan universal,
yang kelak menemukan bentuk lebih konkret setelah peristiwa hijrah ke
Madinah(Kamila et al., 2025).

Meskipun demikian, transformasi sosial ini tidak terjadi tanpa konflik.
Penolakan keras dari para pemimpin Quraisy, seperti Abu Jahal dan Abu Lahab,
menunjukkan betapa dakwah Nabi Muhammad Saw. dianggap sebagai ancaman
terhadap tatanan sosial yang sudah mapan. Perlawanan yang berujung pada
intimidasi, penyiksaan, dan embargo ekonomi terhadap kaum Muslimin justru
semakin mempertegas adanya pertarungan ideologis antara nilai-nilai jahiliyyah
dan ajaran Islam. Konflik ini sekaligus menunjukkan bahwa perubahan sosial yang
diusung oleh dakwah Nabi bersifat revolusioner, karena menyasar langsung pada
akar-akar ketidakadilan dan ketimpangan sosial yang mengakar dalam

masyarakat Quraisy(Hidayatulloh, 2025).



Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa dakwah Rasulullah Saw. di
Mekah memicu proses perubahan sosial yang fundamental. Dari masyarakat yang
terbelenggu fanatisme kesukuan, ketidakadilan, dan diskriminasi, Islam
menghadirkan visi baru tentang masyarakat yang egaliter, berkeadilan, dan
berlandaskan tauhid(Azzahra et al., 2025). Walaupun mendapat tentangan keras,
nilai-nilai tersebut tetap mengakar dalam komunitas Muslim awal, yang kemudian

menjadi fondasi bagi terbentuknya tatanan sosial-politik baru di Madinah.

Madinah sebagai Basis Negara Islam

Peristiwa hijrah Nabi Muhammad % dari Mekah ke Madinah merupakan
tonggak penting dalam sejarah Islam, karena menandai perubahan dari dakwah
yang masih bersifat spiritual dan terbatas menjadi gerakan sosial-politik yang
terorganisasi. Sebelum hijrah, Nabi dan para sahabat hidup dalam tekanan
berat(Rahmatulloh et al, 2025). Kaum Quraisy melakukan berbagai bentuk
penindasan, mulai dari ejekan, pemboikotan ekonomi, hingga penyiksaan fisik
terhadap pengikut yang lemah. Meskipun Islam sudah mulai mengakar di
kalangan masyarakat Mekah, kondisi sosial-politik tidak memungkinkan bagi
dakwah untuk berkembang lebih jauh.

Peluang baru muncul ketika sekelompok penduduk Yatsrib—yang kemudian
dikenal sebagai Madinah—menerima Islam dan menyatakan kesetiaan kepada
Nabi melalui Baiat Aqabah Pertama (621 M) dan Baiat Aqabah Kedua (622 M).
Dukungan ini bukan hanya spiritual, tetapi juga politis, sebab mereka berjanji
melindungi Nabi sebagaimana mereka melindungi keluarga sendiri. Baiat Aqabah
Kedua secara khusus menjadi fondasi bagi terbentuknya komunitas politik Islam,
karena mengandung unsur perjanjian sosial yang mirip dengan kontrak
politik(Huda & Hasyim, 2020).

Setelah baiat tersebut, Nabi # mengizinkan para sahabat berhijrah terlebih
dahulu ke Yatsrib. Gelombang hijrah ini berlangsung bertahap. Kehadiran para
sahabat di Yatsrib semakin memperkuat embrio komunitas Muslim yang kelak
menjadi kaum Anshar (penduduk asli Madinah yang menerima Islam) dan kaum
Muhajirin (Muslim Mekah yang hijrah).

Nabi sendiri baru berhijrah setelah Quraisy merencanakan pembunuhan

16 | = Aladalah VOLUME 4, NO. 2



e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903

terhadap beliau. Dengan strategi cermat, Nabi keluar dari Mekah bersama Abu
Bakar as-Shiddiq r.a., bersembunyi di Gua Tsur selama tiga hari, lalu melanjutkan
perjalanan ke Yatsrib dengan penuh kewaspadaan. Hijrah ini bukan sekadar
perpindahan geografis, tetapi juga peralihan basis perjuangan: dari kondisi
tertekan di Mekah menuju lingkungan baru yang lebih kondusif untuk
mengembangkan masyarakat Islam.

Ketika Nabi # tiba di Yatsrib, beliau disambut dengan suka cita oleh penduduk
kota. Sambutan ini menandakan lahirnya sebuah masyarakat baru yang bersedia
menempatkan Islam sebagai landasan kehidupan. Sebelum resmi membangun
struktur pemerintahan, Nabi terlebih dahulu meneguhkan fondasi ukhuwwah
(persaudaraan) antara kaum Muhajirin dan Anshar, serta mendirikan Masjid
Nabawi sebagai pusat ibadah, pendidikan, dan musyawarah. Dari sinilah
perlahan-lahan Madinah berkembang menjadi basis negara Islam pertama di
bawah kepemimpinan langsung Rasulullah(Vachruddin, 2021).

Peristiwa hijrah Nabi Muhammad Saw. dari Mekah ke Madinah pada tahun
622 M merupakan salah satu tonggak terpenting dalam sejarah Islam. Hijrah tidak
hanya bermakna perpindahan fisik dari satu kota ke kota lain, melainkan juga
simbol transisi dari dakwah yang bersifat personal dan spiritual menuju
pembentukan sebuah komunitas politik yang terorganisir. Di Madinah, Islam
menemukan ruang yang lebih kondusif untuk berkembang, baik sebagai agama
maupun sebagai sistem sosial-politik.

Madinah sendiri memiliki latar belakang sosial yang berbeda dengan Mekah.
Jika Mekah dikenal sebagai pusat perdagangan dan agama dengan struktur
oligarki Quraisy yang kuat, maka Madinah lebih bercorak agraris dengan
masyarakat yang plural(Sairazi, 2019). Kota ini dihuni oleh dua kelompok besar
bangsa Arab, yaitu suku Aus dan Khazraj, yang telah lama terlibat dalam konflik
antarsuku. Di samping itu, terdapat pula komunitas Yahudi yang memiliki posisi
ekonomi penting, terutama dalam bidang pertanian dan perdagangan. Kondisi
masyarakat yang heterogen, dengan berbagai kepentingan dan potensi konflik,
menuntut kehadiran figur pemersatu. Dalam konteks inilah, Nabi Muhammad

Saw. hadir sebagai mediator sekaligus pemimpin yang mampu merangkul semua



Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah

pihak.

Salah satu langkah strategis Nabi di Madinah adalah menyusun Piagam
Madinah, sebuah dokumen politik dan sosial yang mengatur hubungan antar
kelompok dalam masyarakat Madinah. Piagam ini memuat prinsip-prinsip
fundamental, seperti pengakuan atas keberagaman agama, jaminan kebebasan
beribadah, serta kesepakatan untuk bersama- sama mempertahankan Madinah
dari ancaman luar. Dengan Piagam Madinah, Nabi Muhammad Saw. berhasil
membangun konsensus sosial yang menjadi dasar bagi lahirnya komunitas politik
[slam. Hal ini menjadikan Madinah sebagai negara kota pertama yang
berlandaskan nilai-nilai Islam, di mana otoritas politik dan moral berpadu dalam
satu kepemimpinan(Nurmansyah, 2025).

Di bawah kepemimpinan Nabi, Madinah mengalami transformasi sosial yang
signifikan. Ikatan kesukuan yang selama ini menjadi sumber konflik digantikan
oleh ikatan keimanan (ukhuwah islamiyyah). Konsep mu’akhah atau
persaudaraan antara kaum Muhajirin dan Anshar menjadi instrumen penting
dalam membangun solidaritas sosial. Para Muhajirin yang meninggalkan harta
benda mereka di Mekah mendapatkan dukungan dari kaum Anshar yang rela
berbagi sumber daya. Praktik ini menunjukkan bahwa Madinah bukan hanya
menjadi pusat politik, tetapi juga laboratorium sosial di mana nilai- nilai Islam
dipraktikkan secara nyata.

Selain membangun solidaritas internal, Nabi Muhammad Saw. juga
menerapkan kebijakan luar negeri yang realistis. Hubungan dengan komunitas
Yahudi, meskipun diwarnai dengan dinamika dan konflik, pada awalnya dikelola
melalui kesepakatan bersama dalam Piagam Madinah. Sikap Nabi menunjukkan
fleksibilitas politik yang berpijak pada prinsip keadilan, tetapi juga ketegasan
ketika terjadi pelanggaran perjanjian. Dalam konteks ini, Madinah
memperlihatkan ciri-ciri sebuah negara yang berdaulat, dengan kapasitas untuk
mengatur hubungan internal maupun eksternal.

Puncaknya, Madinah menjadi basis kekuatan Islam dalam menghadapi
dominasi Quraisy Mekah. Perang-perang besar seperti Badar, Uhud, dan Khandaq

menunjukkan bahwa Madinah bukan sekadar tempat perlindungan, tetapi juga

18 | = Aladalah VOLUME 4, NO. 2



e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903

pusat perlawanan yang strategis. Dari sinilah Islam kemudian meluaskan
pengaruhnya ke seluruh Jazirah Arab. Dengan demikian, Madinah bukan hanya
sebuah kota, melainkan simbol lahirnya negara Islam pertama yang berlandaskan
syariat, solidaritas, dan kepemimpinan profetik(Marzuki et al., 2025).

Dengan terbentuknya Madinah sebagai basis negara Islam, dakwah Nabi
Muhammad Saw. menemukan bentuk institusionalnya. Nilai-nilai tauhid,
keadilan, persaudaraan, dan toleransi yang sebelumnya hanya menjadi ajaran
normatif kini terwujud dalam realitas sosial-politik. Oleh karena itu, transformasi
dari Mekah ke Madinah menandai lahirnya sebuah peradaban baru yang tidak
hanya mengubah wajah masyarakat Arab, tetapi juga memberikan kontribusi

besar bagi sejarah umat manusia.

Relevansi Model Kepemimpinan Nabi dengan Masa Kini

Kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. tidak hanya berdimensi spiritual,
tetapi juga sosial, politik, dan moral. Sebagai Rasul sekaligus kepala negara di
Madinah, beliau berhasil mengintegrasikan otoritas keagamaan dengan fungsi
pemerintahan, sehingga menghadirkan model kepemimpinan yang unik dan
komprehensif. Karakteristik kepemimpinan Nabi—yang berlandaskan pada
keteladanan, musyawarah, keadilan, dan kepedulian terhadap umat—
menjadikannya relevan untuk dijadikan inspirasi dalam konteks kepemimpinan
modern(Tyas, 2019).

Salah satu aspek penting dalam kepemimpinan Nabi adalah keteladanan
(uswah hasanah). Rasulullah tidak hanya memberi perintah, tetapi juga terlebih
dahulu mencontohkan dalam tindakan nyata. Dalam peperangan, misalnya, beliau
tidak berada di belakang, melainkan turut berada di garis depan(Nabila &
Masyhur, 2025). Dalam kehidupan sehari-hari, beliau menampilkan
kesederhanaan, kejujuran, dan konsistensi moral yang tinggi. Keteladanan
semacam ini merupakan fondasi penting dalam membangun kepercayaan publik,
yang dalam terminologi modern disebut sebagai moral authority(lklan et al,
2024).

Selain keteladanan, prinsip musyawarah (syura) juga menjadi ciri khas

kepemimpinan Nabi. Piagam Madinah mencerminkan semangat kolektif dalam



Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah

pengambilan keputusan, di mana berbagai kelompok masyarakat dilibatkan
untuk menjaga stabilitas sosial-politik. Bahkan dalam urusan internal umat Islam,
Rasulullah sering bermusyawarah dengan para sahabat, seperti dalam strategi
Perang Uhud atau Khandaq. Hal ini menunjukkan bahwa kepemimpinan Nabi
bukan otoritarian, melainkan partisipatif, yang sejalan dengan prinsip demokrasi
modern tentang pentingnya konsultasi dan keterlibatan masyarakat dalam proses
pengambilan keputusan.

Dimensi lain dari kepemimpinan Nabi adalah keadilan. Nabi Muhammad Saw.
tidak membedakan perlakuan berdasarkan status sosial, suku, atau kedekatan
personal. Dalam suatu peristiwa, beliau menegaskan bahwa jika anaknya Fatimah
mencuri, maka hukuman tetap harus ditegakkan sesuai aturan hukum(Andi,
2023). Prinsip ini menegaskan bahwa supremasi hukum dan keadilan adalah nilai
universal yang tidak boleh dikompromikan. Dalam konteks kepemimpinan
kontemporer, prinsip ini relevan untuk menegakkan rule of law serta
memberantas praktik nepotisme, kolusi, dan diskriminasi yang sering menjadi
masalah dalam sistem politik modern.

Kepemimpinan Nabi juga menekankan empati dan kepedulian sosial. Beliau
selalu hadir bagi kelompok lemah, seperti yatim, fakir miskin, dan budak. Dalam
banyak hadis disebutkan bahwa Nabi sering berbagi makanan, memerdekakan
budak, serta menekankan pentingnya solidaritas sosial. Kepemimpinan yang
berorientasi pada kesejahteraan rakyat ini sangat relevan dengan konsep servant
leadership dalam teori kepemimpinan modern, yakni pemimpin yang berfungsi
melayani, bukan dilayani(Shihabuddin et al., 2024).

Dalam era globalisasi dan modernisasi yang sarat tantangan, model
kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. tetap memberikan pelajaran berharga.
Tantangan kepemimpinan masa kini, seperti krisis moral, ketidakadilan sosial,
konflik identitas, dan korupsi, dapat direspon dengan mengadopsi nilai-nilai
kepemimpinan profetik (berdasar pada nilai-nilai kenabian). Musyawarah dapat
menjadi dasar demokrasi partisipatif, keadilan menjadi pedoman dalam hukum
dan kebijakan publik, keteladanan moral menjadi benteng dari krisis integritas,

sementara kepedulian sosial menjadi jawaban atas kesenjangan ekonomi yang

20 [ = Aladalah VOLUME 4, NO. 2



e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903

kian melebar(Hamdi, 2023).

Dengan demikian, relevansi model kepemimpinan Nabi Muhammad Saw.
bukan hanya sebatas dalam konteks sejarah Islam, tetapi juga dalam kerangka
universal kemanusiaan. Kepemimpinan yang berpijak pada moralitas, keadilan,
partisipasi, dan pelayanan publik merupakan model yang sangat dibutuhkan oleh
masyarakat global saat ini. Nabi Muhammad Saw. tidak hanya berhasil
membangun sebuah negara di Madinah, tetapi juga meninggalkan warisan
kepemimpinan yang terus hidup dan dapat dijadikan inspirasi lintas zaman (Ilmi

etal., 2025).

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa transformasi dakwah Nabi Muhammad
Saw. dari Mekah ke Madinah merupakan proses perubahan sosial-politik yang
bersifat gradual, kontekstual, dan strategis. Dakwah pada fase Mekah berfungsi
sebagai gerakan transformasi moral dan sosial yang menggugat struktur
kesukuan, ketimpangan sosial, serta legitimasi kekuasaan elit Quraisy, sekaligus
membangun fondasi ideologis bagi lahirnya komunitas Muslim. Fase Madinah
menandai institusionalisasi dakwah tersebut melalui pembentukan masyarakat
politik yang plural dan terorganisasi, dengan Piagam Madinah sebagai kerangka
normatif yang mengatur relasi sosial, politik, dan hukum secara inklusif.

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada pengembangan kajian sosial-
politik Islam dengan menawarkan pembacaan sosio-historis atas dakwah Nabi
Muhammad Saw. yang melampaui pendekatan normatif-teologis dan narasi
sejarah deskriptif. Studi ini menunjukkan bahwa dakwah Nabi tidak dapat
dipisahkan dari dinamika struktur sosial dan relasi kekuasaan, serta berperan
sebagai instrumen transformasi sosial yang efektif dalam membangun tatanan
masyarakat yang berkeadilan. Dengan demikian, artikel ini memperkaya
diskursus tentang hubungan antara agama, perubahan sosial, dan kepemimpinan
dalam konteks Islam awal.

Implikasi akademik dari temuan ini terletak pada relevansi model
kepemimpinan profetik sebagai kerangka analitis dalam studi kepemimpinan dan

tata kelola sosial-politik kontemporer. Prinsip keteladanan moral, musyawarah,



Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah

keadilan, dan kepedulian sosial yang dipraktikkan Nabi Muhammad Saw. dapat
dipahami sebagai nilai universal yang dapat diadaptasi dalam konteks masyarakat
modern yang plural dan demokratis.

Namun, penelitian ini memiliki keterbatasan karena sepenuhnya bergantung
pada sumber kepustakaan, khususnya literatur klasik dan kajian sekunder,
sehingga analisis sangat bergantung pada interpretasi teks dan konteks historis
yang tersedia. Selain itu, pendekatan sosio-historis yang digunakan belum secara
mendalam mengintegrasikan teori-teori sosial kontemporer sebagai kerangka
analisis utama.

Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan
kajian ini dengan pendekatan interdisipliner, seperti mengombinasikan analisis
sosio-historis dengan teori perubahan sosial, teori kepemimpinan, atau studi
politik komparatif. Penelitian lanjutan juga dapat mengkaji relevansi model
dakwah dan kepemimpinan Nabi Muhammad Saw. dalam konteks masyarakat
Muslim kontemporer yang lebih beragam, baik melalui studi empiris maupun

analisis komparatif lintas budaya dan sistem politik.

ACKNOWLEDMENT / TERIMA KASIH
Penulis mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang telah
memberikan dukungan dalam penyusunan artikel ini. Secara khusus, apresiasi
disampaikan kepada dosen pengampu mata kuliah Dinamika Peradaban Islam
atas bimbingan, arahan, dan masukan akademik yang sangat berharga. Penulis
juga berterima kasih kepada para peneliti dan penulis karya ilmiah yang menjadi
rujukan dalam penelitian ini, sehingga memperkaya analisis historis dan
sosiologis yang disajikan. Semoga artikel ini dapat memberikan kontribusi bagi

pengembangan kajian sejarah dan pemikiran sosial-politik Islam.

22 | ~ Aladalah VOLUME 4, NO. 2



e-issn: 2962-889X; p-issn: 2962-8903

DAFTAR REFERENSI

Andj, S. (2023). Persamaan Hak Di Hadapan Hukum Persepektif Hadis Nabi (kajian
Sosio Historis-Kontekstualis). Khulasah : Islamic Studies Journal, 5(1), 20-38.
https://doi.org/10.55656/kisj.v5i1.90

Arzam. (2016). Hukum Islam Sebagai Revolusioner Dan Egaliter Dalam Kehidupan
Sosial.  Islamika:  Jurnal  Ilmu-lImu  Keislaman,  14(1), 1-16.
https://doi.org/10.32939/islamika.v14i1.8

Azizah, S. S, & Yudhistira, D. (2025). Relevansi Piagam Madinah Dalam
Pembentukan Prinsip-Prinsip Hak Asasi Manusia Global: Tinjauan Sejarah Dan
Hukum Islam. Mashlahah: Journal Of Islamic Economics, 4(1), 21-29.
https://journal.uii.ac.id/JIELariba/article/download/25616/14511/81899

Azzahra, K., Harahap, N. I, Triansyah, H., & Marzuki. (2025). Gerakan Sosial
Keagamaan Dan Politik Era Mekkah. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset
Pendidikan, 4(1), 918-926. https://doi.org/10.31004/jerkin.v4i1.1663

Hamdi, M. R. (2023). Pemilihan Pemimpin Dalam Islam Dan Konsep Politik
Profetik. Al- Muqaronah: Jurnal Perbandingan Mazhab Dan Hukum, 2(2), 34—
52. http://repository.radenintan.ac.id/11375/1/PERPUS
PUSAT.pdf%0Ahttp://business-law.binus.ac.id/2015/10/08/pariwisata-
syariah/%0Ahttps://www.ptonline.com/articles /how-to-get-better-mfi-
results%0Ahttps://journal.uir.ac.id/index.php/kiat/article /view /8839

Hidayatulloh, M. A. (2025). Peradaban Islam Pada Masa Nabi Muhammad Saw.
Maliki Interdisciplinary Journal (MI]), 3(1), 1193-1202.
https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/article/view/705/516

Huda, M. H.,, & Hasyim, M. (2020). Perspektif Nilai-Nilai Kemanusiaan dalam Baiat
Agabah dan Piagam Madinah. Jurnal Pusaka, 8(1), 86-98.
https://journal.aripafi.or.id/index.php/jbpai

Iklan, D., Publik, P., & Hadits, P. (2024). Prinsip Kejujuran, Transparansi, Dan
Kesederhanaan Dalam Iklan Pelayanan Publik Perspektif Hadits Nabi
Muhammad Saw. Jurnal Khabar: Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 6(2), 211-
222.

[Imi, R., Artika, L., & Marzuki. (2025). Relevansi Sirah Nabawiyah dalam Konteks
Modern. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 4(1), 170-179.

Kamila, A. N., Yusniati, N., Al Fahmi, F. F.,, Irham, M., Hudzaifah, A., & Nabila, F.
(2025). Revolusi Sosial di Mekkah: Jejak Dakwah Rasulullah SAW dalam
Mengubah Peradaban. SWADESI : Jurnal Pendidikan Dan IImu Sejarah, 1(4),
59-70.

Marzuki, Rafly, M., & Sadri, K. (2025). Perang — Perang Besar Dalam Islam (the
Great Wars in Islam). JICN: Jurnal Intelek Dan Cendekiawan Nusanatara, 2(3),
2274-2282. https://jicnusantara.com/index.php/jicn

Nabila, A., & Masyhur, L. S. (2025). Analisis Keteladanan Nabi Muhammad Saw



Transformasi Sosial-Politik Dakwah Nabi Muhammad: Analisis Sosio-Historis Mekah-Madinah

Dalam Perang Uhud (Perspektif Al-Qur’an). 10(4).

Nurmansyah, A. R. (2025). Piagam Madinah Dalam Perspektif Negara Hukum.
Jurnal Sains Student Research, 3(2), 270-275.

Rahmatulloh, Y., Igbal, M., Fardan, A., & Rahmatullah, S. (2025). Fenomena Tren
Hijrah Keberagaman di Kalangan Gen Z: Studi Fenomenologi Kecenderungan
terhadap Corak Dakwah Sufisme dan Salafisme. Jurnal Budi Pekerti Agama
Islam, 3(3), 339-358. https://journal.aripafi.or.id /index.php/jbpai

Rizqi, M. A., & Alamudi, A. K. (2025). Analisis Kepemimpinan Islami Pada Era
Modern. Jurnal Manajerial, 12(No. 02), 319.
http://dx.doi.org/10.30587 /jurnalmanajerial.v12i02.9782

Saepuloh, E., Satmita, G. P., Permata, G. [., Masripah, Zuhri, M. T., & Munawaroh, N.
(2025). Pemikiran Dan Peradaban: Arab Pra-Islam Dan Munculnya Peradaban
Pada Masa Nabi Muhammad Saw. Jurnal Transformasi Pendidikan
Berkelanjutan, 6(2), 147-158.

Sairazi, A. H. (2019). Kondisi Geografis, Sosial Politik Dan Hukum Di Makkah Dan
Madinah Pada Masa Awal Islam. Journal of Islamic and Law Studies, 3(1), 119—
146.

Shihabuddin, A., Putra, R. M., & Andriani, T. (2024). Kepemimpinan Kenabian
dalam Konteks Kontemporer : Analisis Konsep, Praktik, dan Tantangan. Jurnal
Pendidikan Tambusai, 8(1), 5659-5673.

Tyas, N. R. (2019). Model Kepemimpinan Pendidikan Nabi Muhammad Saw.
Muslim Heritage, 4(2), 261-279.
https://doi.org/10.21154 /muslimheritage.v4i2.1851

Vachruddin, V. P. (2021). Konsepsi dan Strategi Muhammad SAW dalam
Mendirikan Negara Madinah Al-Munawwarah. Fajar Historia: Jurnal IImu
Sejarah Dan Pendidikan, 5(1), 70-88. https://doi.org/10.29408/fhs.v5i1.3355

Wahdania, & Rahmawati. (2025). Metode Pendekatan Nabi Muhammad dalam
Mengajak Umatnya di Mekkah dan di Madinah Menjadi Pengikutnya. Jurnal
Mudabbir (Journal Research And Education Studies), 5(2), 2935-2955.

24 |  Aladalah VOLUME 4, NO. 2



